Johannes Fischer

Neunte Vorlesung iiber Ethik: Christliche Ethik, Teil I: Die Lebenswelt des christlichen
Glaubens; das christliche Ethos; die christliche Theologie und ihr ambivalentes

Verhiltnis zum christlichen Glauben

Einleitung
Die achte Vorlesung hat sich mit dem Thema ,Vernunft® befasst. Sie schloss an die
Ausfiihrungen der siebten Vorlesung iiber Tugenden an, insofern es um die Einsicht ging, dass
auch Vernunft als dasjenige, womit es die Tugend der Verniinftigkeit zu tun hat, ein Phinomen
der Lebenswelt ist, darin vergleichbar Phinomenen wie Grofziigigkeit oder Giite. Das Wort
,Vernunft® artikuliert etwas, das erlebt wird, niamlich in der Art, wie Menschen urteilen. Das
gilt tibrigens auch fiir Urteile, die wir in Texten lesen. Wenn wir geschriebene Sitze als Urteile
lesen, dann lesen wir sie so, wie wenn sie mit einem Anspruch auf Wahrheit geduflert wiirden,
und je nachdem, wie es mit ihrer Wahrheit oder Falschheit steht, begegnet in ihnen Vernunft
oder Unvernunft. Sie erinnern sich vielleicht an das Beispiel des geschriebenen Satzes ,In
diesem Raum ist das Rauchen verboten‘, der sowohl als Urteil als auch als Verbot gelesen
werden kann, was in geschriebener Form dadurch kenntlich gemacht wird, dass an seinem Ende
entweder ein Punkt oder ein Ausrufezeichen steht. Ihn so oder anders zu lesen heif3it, ihn sich
als entsprechende AuBerung vorzustellen. Die Tatsache, dass Vernunft etwas ist, das erlebt wird,
macht verstindlich, dass und warum in sie Vertrauen gesetzt werden kann, ndmlich von denen,
die sich von der lebensweltlibergreifenden Verstindigung in der Sprache des Urteils eine
vertridgliche Ordnung und Gestaltung des menschlichen Zusammenlebens erhoffen. Die Tugend
der Verniinftigkeit ist wie Tugenden {iberhaupt eine Eigenschaft der sozialen Welt, die auf
Anerkennung beruht. Wo immer im Urteilsverhalten eines Menschen Vernunft erlebt wird, da
erkennen wir diese Verhaltenseigentiimlichkeit als eine Eigentiimlichkeit der betreffenden

Person an, indem wir von ihr sagen, dass sie verniinftig ist.

In einem zweiten Teil iiber Vernunft und Unvernunft in der Ethik wurden noch einmal Irrtiimer
zusammengestellt, die das ethische Denken in eine falsche Richtung lenken und auf die wir in
den vorangegangenen Vorlesungen gestoflen sind, angefangen beim Urteilsrealismus bis hin zu
der Meinung, dass das moralische Handeln der Moral — anstatt der Lebenswelt — verpflichtet
ist. Ein dritter Teil befasste sich kritisch mit der Auffassung, dass der Mensch ein Vernunftwesen

ist. Auf ihr basiert der Uberlegenheitsanspruch des Westens gegeniiber Kulturen, die Vernunft



im Sinne lebensweltiibergreifender Verstdndigung in der Sprache des Urteils nicht kennen,
sondern durch geschlossene, narrativ strukturierte Lebenswelten charakterisiert sind. Wenn der
Mensch ein Vernunftwesen ist, dann ist das Menschsein in diesen Kulturen defizitir. Das hat
die Abwertung von Menschen aus solchen Kulturen zur Folge aufgrund ihrer vermeintlichen
kulturellen und geistigen Riickstdndigkeit. Es diirfte kein Zufall sein, dass im 18. und 19.
Jahrhundert Kolonialismus und Sklaverei zeitlich zusammenfallen mit der Aufkldrung der
Moderne, und bei Aufkldrern wie Immanuel Kant und David Hume finden sich entsprechende
Urteile iber Menschen anderer Kulturen, die deren vermeintliche Minderbegabung hinsichtlich
der Vernunft mit ihrer Rasse in Zusammenhang bringen. Der Schlussteil der letzten Vorlesung
befasst sich mit der politischen Vernunft und den Gefahrdungen, denen sie heute ausgesetzt ist,
sowie mit der Frage, worin politischer Realismus besteht in unsicheren Zeiten, wie wir sie heute

erleben.

Alle bisherigen Vorlesungen waren iiberschrieben mit ,,Vorlesung iiber Ethik*. Dabei wurde als
selbstverstindlich vorausgesetzt, dass Ethik eine sdkulare Disziplin ist. Nun gibt es an
deutschen Universititen allerdings auch Lehrstiihle fiir eine andere Art von Ethik, fiir die
Bezeichnungen wie ,theologische Ethik‘, ,christliche Ethik‘, ,evangelische Ethik‘ oder
katholische Moraltheologie in Gebrauch sind. Ich selbst habe wihrend meiner beruflichen Zeit
einen Lehrstuhl fiir theologische Ethik versehen. Es ist nicht unumstritten, ob es diese Art von
Ethik {iberhaupt gibt und ob sich diesen Bezeichnungen ein verniinftiger Sinn abgewinnen ldsst.
Nach meiner Erfahrung ist die Mehrzahl der philosophischen Ethikerinnen und Ethiker der
Uberzeugung, dass dies nicht der Fall ist und dass es Ethik nur als philosophische Disziplin
gibt. Eine religiose bzw. religids gebundene Ethik ist nach dieser Sicht ein Ding der

Unméoglichkeit.

In der Tat: Angesichts des sdkularen Ursprungs der Ethik, der mit der Entstehung der Sprache
des Urteils als der Sprache von Philosophie und Wissenschaft zusammentillt, ist es
erkldrungsbediirftig, wie eine christliche oder theologische Ethik mdglich sein und wozu sie
gut sein soll. Warum soll man sich iiber ein lebensweltinternes Ethos wie das christliche in der
lebensweltiibergreifenden Sprache des Urteils verstandigen? Was diejenigen betrifft, die an der
Lebenswelt des christlichen Glaubens und an deren Ethos teilhaben, so kdnnen sie sich in der
Sprache dieses Ethos iiber dieses Ethos verstindigen, ganz so, wie im Neuen Testament Paulus
dies mit den Adressaten seiner Briefe tut: ,,Wenn wir im Geiste leben, so lasst uns auch im

Geiste wandeln. Lasst uns nicht nach eitler Ehre trachten, einander nicht herausfordern und



beneiden.* (Gal 5,25f) So schreibt jemand, der sich mit seinen Lesern in derselben Lebenswelt
verbunden weill und mit ihnen am selben Ethos teilhat. Warum soll diese Art der Verstidndigung
nicht auch heute moglich sein, zum Beispiel in der innerkirchlich gefiihrten Debatte iiber
Gewaltlosigkeit und Pazifismus in Anbetracht der Zeitenwende in der Sicherheitspolitik: ,,Jesus
hat uns in der Bergpredigt Gewaltverzicht und Feindesliebe geboten. So lasst uns an seinem
Gebot festhalten, auch wenn die 6ffentliche Meinung sich dramatisch in Richtung militdrischer
Aufriistung gedreht hat!* Was andererseits diejenigen betrifft, denen die christliche Lebenswelt
und deren Ethos fremd sind: Warum sollten sie sich mit Christen {iber dieses Ethos anstatt iiber
eine gemeinsame, Christen und Nichtchristen verbindende sdkulare Moral verstindigen?
Welchen Sinn also soll eine christliche Ethik haben? In der Bibel jedenfalls findet sich nirgends

«l

eine Ethik, auch wenn dies durch Buchtitel wie ,,Ethik des Neuen Testaments*’ nahegelegt wird.
Denn die Bibel kennt die Sprache des Urteils nicht. Dort finden sich lediglich unterschiedliche

Gestalten eines religiosen Ethos.

In der heutigen und der nichsten Vorlesung will ich mich mit dieser Frage nach dem Sinn und
der Gestalt einer christlichen Ethik befassen. Dazu miissen eine Reihe von Vorfragen geklart
werden, und in der heutigen neunten Vorlesung werde ich mich mit nichts anderem als diesen
Vorfragen befassen. Allen bisherigen Vorlesungen ist gemeinsam gewesen, dass sie das
Phidnomen des Ethischen von der Lebenswelt im Sinne der Welt, wie sie erlebt wird, her in den
Blick genommen und verstdndlich zu machen versucht haben. Von dieser Zugangsweise will
ich mich auch bei den letzten beiden Vorlesungen dieser Vorlesungsreihe leiten lassen. Der erste
Teil der heutigen Vorlesung ist daher der Frage gewidmet, worin eigentlich das Spezifische der
Lebenswelt besteht, der das christliche Ethos zugehort. Ich nenne diese Lebenswelt
,Lebenswelt des christlichen Glaubens‘. Ich tue dies um klarzustellen, dass es entgegen einer
verbreiteten Meinung beim christlichen Glauben nicht um etwas blof3 Subjektives geht, sei dies
eine Uberzeugung, eine Einstellung oder ein Gefiihl, sondern dass es um die Teilhabe an einer

Lebenswelt geht.

Der erste Teil befasst sich also mit der Eigenart dieser Lebenswelt. Ich will dabei verdeutlichen,
dass der Unterschied zwischen der Lebenswelt des christlichen Glaubens und einer sékularen
Lebenswelt in der Art des In-der-Welt-Seins derer liegt, die an diesen Lebenswelten teilhaben.
Menschen, die an der Lebenswelt des christlichen Glaubens teilhaben, verdanken und danken

ihr Sein in dieser Lebenswelt Gott. Was man christliche Frommigkeit nennt, ist in allen seinen

"Wolfgang Schrage, Ethik des Neuen Testaments, 1985.



Facetten durch diesen Umstand bestimmt und geprdgt. Das betrifft insbesondere den
responsiven Charakter dieser Frommigkeit. Das Ethos dieser Lebenswelt besteht
dementsprechend in Gottes Gebot als Einweisung in diese Lebenswelt. Fiir heutige Ohren klingt
das nach Heteronomie. Doch wie ich verdeutlichen werde, gehen solche Assoziationen fehl,
weil sie dieses Ethos nicht von der Lebenswelt her begreifen, der es zugehort, sondern nach den
MaBstében der sdkularen Welt begreifen, die aus der Aufkldrung der Moderne hervorgegangen

ist und in der die Instanz, durch die das In-der-Welt-Sein vermittelt ist, eine andere ist.

Was nun zweitens die Frage betrifft, wie dieses Ethos zum Gegenstand des urteilenden Denkens
in Gestalt einer christlichen Ethik werden konnte, so steht sie in dem umfassenderen
Zusammenhang der Frage, wie die Lebenswelt des christlichen Glaubens zum Gegenstand des
urteilenden Denkens in Gestalt der christlichen Theologie werden konnte. Wozu braucht es
Theologie? Ich werde mich im letzten Teil der heutigen Vorlesung mit dieser Frage befassen.
Ich will dabei verdeutlichen, dass das Verhéltnis von Glaube und Theologie alles andere als
spannungsfrei ist, ja, dass bereits in der mittelalterlichen Theologie diejenige Art von
lebensweltentkoppelter Vernunft begegnet, die dann in der Aufkldrung der Moderne in die
Kritik des bloBen ,,Kirchenglaubens* umschlégt. Die Folge ist eine tiefe Krise von Glauben und
Theologie, die bis in die Gegenwart andauert. Das ist die Situation, in der wir heute nach der
Moglichkeit und dem Sinn einer christlichen Ethik fragen. Wir werden diese Frage in der
heutigen Vorlesung nicht beantworten. Heute geht es lediglich darum, den Problemhorizont

abzustecken, innerhalb dessen diese Frage lokalisiert ist.

Zur Rede vom Christentum als Religion
Ich will beginnen mit einer Bemerkung zur Verwendung der Worte ,Religion® und ,religios®, da
ich diese Worte im Folgenden des Ofteren gebrauche. Ich verwende sie im Sinne des
Urteilsnominalismus. Das Urteil ,,Das Christentum ist eine Religion* konstatiert hiernach keine
das Christentum betreffende Tatsache, sondern es sagt etwas dariiber aus, wie vom Christentum
zu sprechen ist: ,,Das Christentum féllt unter die Bezeichnung ,Religion‘“. Es fillt so
verstanden unter dieselbe Bezeichnung wie der Islam, der Hinduismus, das Judentum usw.
Natiirlich gibt es Ahnlichkeiten oder Gemeinsamkeiten zwischen Christentum, Judentum, Islam
und Hinduismus, die es begriinden, sie unter dieselbe Bezeichnung zu fassen. Aber diese
bestehen nicht darin, dass sie Religion sind. Das wire die urteilsrealistische Redeweise, die das
Wort ,Religion® als ein Priadikat auffasst, das intensional einen Begriff und extensional eine

Klasse beinhaltet, eben die Klasse der Religionen. Danach gibt es Religion als eine Entitit,



ndmlich als das, worauf sich der Begriff Religion bezieht. Nach dieser Auffassung besagt das
Urteil ,,Das Christentum ist eine Religion®: Urteile, die in Bezug auf die Religion bzw.
Religionen wahr sind, sind auch fiir das Christentum wahr. Auf diese Weise wird das
Christentum zu einem Fall von Religion. Um es zu verstehen, muss man verstehen, was
Religion ist. Eine christliche Ethik wére hiernach ein Fall von religioser Ethik und miisste als

solcher begreiflich gemacht werden.

Von der Problematik des Urteilsrealismus war in den vorangegangenen Vorlesungen des
Ofteren die Rede. Er birgt die Gefahr in sich, zu begrifflicher Willkiir zu verleiten. Denn ob
etwas ein Fall von Religion ist und ob dazu zum Beispiel auch schon das erhebende Gefiihl bei
einem Waldspaziergang gehort, hidngt von dem zugrunde gelegten Begriff von Religion ab.
Dieser aber ldsst sich nicht empirisch tiberpriifen, da Religion als solche nirgendwo empirisch
anzutreffen ist. Empirisch gegeben ist immer nur das, was der realistischen Auffassung als Fall
von Religion gilt, also das Christentum, der Islam und vielleicht auch Waldspazierginge mit
erhebenden Geflihlen wusw. Jeder Versuch, hieraus einen Begriff der Religion
herauszudestillieren, der sich auf die Realitit bezieht, von der all dies eine Fall ist, scheitert
daran, dass dazu eine Vorentscheidung getroffen werden muss, was als Ausgangsmaterial fiir
dieses Destillat beriicksichtigt, also als Fall von Religion in Betracht gezogen werden soll.
Gehoren Waldspaziergdnge dazu oder gehoren sie nicht dazu? So héngt alles von der
begrifflichen Vorentscheidung des Betrachters ab, was bedeutet, dass lediglich hypothetische,
aber keine kategorischen Urteile moglich sind: Wenn der Begriff der Religion weit gefasst wird,
dann sind auch Waldspaziergéinge mit erhebenden Gefiihlen Religion, wenn er eng gefasst wird,

dann sind sie es nicht.

Ein Beispiel fiir die Konfusionen, in die der Urteilsrealismus im Fall der Religion verstrickt, ist
die Debatte, die die sechste Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung der Evangelischen Kirche in
Deutschland (EKD) ausgelost hat. Kritisiert wurde, dass deren Resultat, ndmlich dass die
Religion in der bundesrepublikanischen Gesellschaft im Schwinden ist, durch einen zu
kirchennahen Begriff von Religion prijudiziert gewesen sei.” Wiirde man den Begriff weiter
fassen und auch Waldspaziergéinge mit erhebenden Gefiihlen einbeziehen, konne keine Rede
davon sein, dass die Religion verschwinde, im Gegenteil. Die Kirche solle sich daher

dahingehend reformieren, dass sie auch die kirchenferne individualisierte Religion erreicht und

2 Kristin Merle, Reiner Anselm, Uta Pohl-Patalong, Wie héltst du’s mit der Religiositat? Eine kritische
Perspektive auf die soeben erschienene Uberblicksdarstellung der KMU VI,
https://zeitzeichen.net/node/10806



in ihre Angebote integriert. Ein anderes Beispiel fiir die begriffliche Willkiir, zu der der
urteilsrealistische Gebrauch des Wortes ,Religion® verfiihrt, ist die Unterscheidung zwischen
wahrer und falscher Religion, die bei Hans Kiing und seinen Schiilern verbreitet ist. Die wahre
Religion ist hiernach gut. Alles Abgriindige in den empirischen Religionen kann daher der
Religion keinen Kratzer zufligen; denn es ist lediglich Manifestation von falscher Religion. Auf
diese Weise wird eine Idealisierung der Religion und der Religionen betrieben, die die tiefe

Ambivalenz der empirischen, geschichtlichen Religionen nicht wahrhaben will.

Wir werden an spéterer Stelle in dieser Vorlesung noch einmal auf die Religionsproblematik
zuriickkommen. Die urteilsrealistische Sicht des Christentums als eines Falles von Religion ist
Folge der Weichenstellung der Aufkldrung der Moderne mit ihrer Verdringung der
Lebenswelten aus dem Bereich des Erkennbaren. Diese fiihrt zur Verlagerung des christlichen
Glaubens in die Subjektivitit, ins Gefiihl. Denn in der Tatsachenwelt der urteilenden Vernunft
kommt Gott nirgends vor. Aber es ist in dieser Welt doch eine Tatsache, dass Menschen ein
,,Gefiihl der Fiille*® (Charles Taylor) erleben oder ,,Erfahrungen der Selbsttranszendenz** (Hans
Joas) machen in Gestalt des Ergriffenseins von etwas, das jenseits des eigenen Selbst liegt. Zum
Beispiel kann ein Spaziergang® mit einer solchen Erfahrung verbunden sein. Solche
Erfahrungen konnen unterschiedlich gedeutet werden. Atheisten deuten sie psychologisch,
Glaubige deuten sie religids. Religion besteht also in einer bestimmten Art der Deutung solcher
Erfahrungen. Die Vielzahl der Religionen hat ihre Erkldrung darin, dass es eine Vielzahl von
Deutungen dieser Art gibt, die sich wie die psychologische Deutung des Atheisten simtlich auf
dieselbe Art von Erfahrung, ndmlich auf solche Erfahrungen der Fiille oder Selbsttranszendenz
beziehen. Die Vielzahl der Deutungen tritt also an die Stelle einer Vielzahl von Lebenswelten.
Auch der christliche Glaube besteht nach dieser Sicht nicht in der Teilhabe an einer Lebenswelt,
die das gewohnliche Leben zum Beispiel in Familie und Beruf ebenso umfasst wie
auBBergewohnliche Widerfahrnisse des Ergriffenseins, sondern in einer Deutung von
Erfahrungen der letzteren Art. Hans Joas wendet sich gegen die These einer fortschreitenden
Sédkularisierung im Sinne eines Verlustes der Bedeutung von Religion. Wie er geltend macht,
mag das fiir Europa stimmen, aber nicht im globalen Horizont. Wie immer es sich damit verhélt:
Seine Religionstheorie ist ein Beispiel fiir eine Sékularisierung im Versténdnis des christlichen

Glaubens, insofern dieser nicht von der Lebenswelt her verstanden wird, an der er teil gibt,

3 Charles Taylor, Ein sakulares Zeitalter, Frankfurt 2009, 18.
4 Hans Joas, Warum Kirche? Selbstoptimierung der Glaubensgemeinschaft, Freiburg 2022, 79.
5 Taylor, aa0. 19, Joas, aaO. 80.



sondern in die Subjektivitdt verlegt und an einer Erfahrung festgemacht wird, die Christen

ebenso wie Nichtchristen machen, nur dass sie diese verschieden deuten.

Die Doppelung im Erleben und die Verbindung von Zeitlichem und Ewigem
Auch wenn Christentum, Judentum, Islam usw. nicht in der Weise miteinander verbunden sind,
dass sie Fille von Religion sind, weisen sie doch Gemeinsamkeiten auf, die es begriinden, sie
unter der Bezeichnung ,Religion‘ zusammenzufassen. Das betriftt vor allem das Ineinander von
Zeitlichem und Uberzeitlichem bzw. Ewigem, durch das Lebenswelten, die als religids
bezeichnet werden konnen, charakterisiert sind. Diese Struktur ist uns bereits in der siebten
Vorlesung iiber Tugenden begegnet, als es um Phidnomene wie Giite oder Grof3ziigigkeit ging,
die als erlebte in einem raumzeitlichen Verhalten in Erscheinung treten, ohne dass sie selbst in
Raum und Zeit verortet werden kdnnen. Ich sagte damals, dass solche Phdnomene in der Bibel
mit Gottes Geist in Verbindung gebracht werden (Gal 5,22; 2. Tim 1,7), der Menschen zu einem
entsprechenden Verhalten bewegt, und sprach von einer Doppelung im Erleben: In dem, was
sinnenfillig erlebt wird, ndmlich einem entsprechenden Verhalten, wird noch etwas anderes,
den Sinnen Entzogenes erlebt, ndmlich der Geist der Giite, der Liebe etc., in dem zugleich die

Erklérung liegt fiir das, was sinnenfillig erlebt wird.

Man versteht das Ineinander von Zeitlichem und Ewigem, das Mythos und Religion
charakterisiert, wenn man sich klarmacht, dass die Welt urspriinglich erlebte Welt ist. Wie ist in
einer solchen Welt Vertrauen mdglich, zum Beispiel im Hinblick darauf, dass jeden Morgen
aufs Neue die Sonne aufgeht? Mythos und Religion sind Formen des menschlichen Erlebens
und Denkens, die solches Vertrauen ermoglichen. Wenn alles, was ist, nur im Erleben gegeben
ist, dann muss auch das, was den Sonnenaufgang hervorruft, ein Ereignis sein, das erlebt wird.
Da es eine unendliche Vielzahl zeitlich distinkter Sonnenaufgéinge gibt, die alle durch dieses
selbige Ereignis hervorgerufen sind, kann dieses nicht selbst etwas Zeitliches sein, sondern es
muss etwas sein, das sich bei jedem Sonnenaufgang identisch wiederholt. Jeden Morgen féhrt
Helios mit seinem Wagen iiber den Himmel. In jedem Sturm auf hoher See ist der zornige
Poseidon anwesend. So kommt es zu jener Doppelung im Erleben: Im sinnenfélligen Erleben
eines zeitlichen Geschehens wird noch etwas anderes, den Sinnen Entzogenes, Uberzeitliches
erlebt, worin die Erkldrung fiir das Erlebte liegt. Ersichtlich unterscheidet sich diese Art der
Erklarung von einer Kausalerkldrung. Wie ich in der zweiten Vorlesung ausgefiihrt habe, hat
die Kausalerkldrung ihren Ort im urteilenden Denken. Diese Doppelung im Erleben von

Zeitlichem und Ewigem in ein und demselben Erlebensvorgang wird auseinandergenommen,



wenn das Erleben auf innerweltliche Erfahrungen der Selbsttranszendenz oder der Fiille

reduziert und Religion als Deutung solcher Erfahrungen aufgefasst wird.

Ersichtlich ist diese Doppelung charakteristisch auch fiir die Lebenswelt des christlichen und,
wie man sofort hinzufiigen muss, des jlidischen Glaubens, aus dem der christliche
hervorgegangen ist. Man kann sich dies exemplarisch am Schopfungspsalm 104 verdeutlichen.,
der schildert, wie im Erleben dessen, was sinnenfillig in der Welt geschieht, die verborgene
Gegenwart Gottes erlebt wird: ,,Du ldssest Wasser in den Télern quellen, dass sie zwischen den
Bergen dahinflieBen, dass alle Tiere des Feldes trinken und das Wild seinen Durst 16sche.
Dariiber sitzen die Vogel des Himmels und singen unter den Zweigen. Du feuchtest die Berge
von oben her, du machst das Land voll Friichte, die du schaffest. Du ldssest Gras wachsen fiir
das Vieh und Saat zu Nutz des Menschen, dass du Brot aus der Erde hervorbringst, dass der
Wein erfreue des Menschen Herz und sein Antlitz schén werde vom Ol und das Brot des
Menschen Herz stirke.” (Psalm 104, 10-15) Auch hier ist es Gottes Geist, durch den Gott in
seiner Schopfung gegenwirtig ist und wirkt: ,,Du sendest deinen Odem <hebréisch
ruach=Atem, Geist> aus, so werden sie geschaffen, und du machst neu die Gestalt der Erde.*
(Psalm 104,30). Ein anderes bekanntes Beispiel, an dem man sich diese Fundiertheit des
Schopfungsglaubens im Erleben veranschaulichen kann, ist Paul Gerhards Lied ,,Geh aus mein
Herz und suche Freud ...“. Wer am Schopfungsglauben teilhat, erlebt eine andere Welt als der,
der nicht daran teilhat. Das ist zum Beispiel von Bedeutung im Blick auf die in der Theologie
gefiihrte Debatte iiber Schopfungsglauben und Naturwissenschaft. Beruht diese doch auf der
Unterstellung, dass es in den biblischen Schopfungserzdhlungen und den
naturwissenschaftlichen Welterkldrungstheorien um dieselbe Welt geht, die lediglich
verschieden erkldrt wird. So debattiert man iiber die Vereinbarkeit oder Unvereinbarkeit dieser

Erkldarungen.

Dass es beim Schopfungsglauben um etwas anderes als um bloBe Welterklarung geht, wird
deutlich, wenn man auf den Sprecher achtet, der in Psalm 104 zu Wort kommt. Da spricht
jemand, der sich in der Hinwendung zu dem, den er anruft und dessen verborgene Gegenwart
in der sinnenfdlligen Welt er an sich voriiberziehen ldsst, in einer Verfassung intensivster
Responsivitit und Freude befindet, die sich im Lobpreis dessen duflert, den er anruft. Nicht
anders verhilt es sich bei Paul Gerhards erwdhnten Lied. Der Schopfungsglaube hat ausweislich
seiner Artikulationen offensichtlich etwas zur Antwort Herausforderndes und Belebendes. Wie

ist das zu verstehen?



Bei dem Versuch einer Antwort auf diese Frage muss ich weit ausholen und noch einmal
zuriickkommen auf Uberlegungen am Ende der siebten Vorlesung, als es um den
Zusammenhang von Tugend und Gliick ging. Es ging dort um das Gliick des Tugendhaften, und
zwar in Gestalt der Frage, inwiefern die Anerkennung und Achtung, die dieser seitens seiner
Mitmenschen fiir seine Tugendhaftigkeit erfahrt, gliicklich macht. Die Frage fiihrte auf das
Grundproblem des menschlichen In-der-Welt-Seins. Sie erinnern sich: Im Unterschied zu
natlirlichen Gegensténden, die da sind oder nicht da sind, vorhanden oder nicht vorhanden sind,
besteht die Seinsweise von menschlichen Personen darin, dass sie anwesend oder abwesend
sind. Unsere eigene Anwesenheit ist dabei etwas, das immer nur von anderen erlebt werden
kann. Wir konnen sie nicht selbst erleben. Wie konnen wir dann aber ein Bewusstsein von
unserem eigenen Sein haben? Offenbar nur dadurch, dass uns unsere Anwesenheit durch andere
zuriickgespiegelt wird. Das Problem dabei ist, wie wir in dem, worauf andere sich mit ihren
Blicken und Verhaltensreaktionen beziehen, uns erkennen konnen. Miissen wir dazu nicht
schon ein Bewusstsein von uns selbst haben? Wie gesagt, ist die Klarung dieses Problems von
grundlegender Bedeutung fiir das Verstindnis unseres In-der-Welt-Seins und unserer
diesbeziiglichen Abhingigkeit und Angewiesenheit in Bezug auf das, was ich die soziale Welt

nenne.

Ich komme deshalb auf dieses Problem zuriick, weil ich einsichtig machen mdochte, dass der
Unterschied zwischen religidsen und sékularen Lebenswelten in der Art des In-der-Welt-Seins
derer liegt, die an diesen Lebenswelten teilhaben. Menschen, die an der Lebenswelt des
christlichen Glaubens teilhaben, sind anders in der Welt als sdkulare Menschen. Fiir sie ist Gott
die Instanz, der sie ihr In-der-Welt-Sein verdanken und danken. Dies erklirt den responsiven
Charakter von Texten wie Psalm 104 oder Liedern wie dem Lied von Paul Gerhard. Und es
erklart die Bedeutung, welche in der christlichen Frommigkeit Gottes Wort und Gebot
zukommt, ndmlich im Sinne der Einweisung in die Lebenswelt. Der Vorgang, den man
Séakularisierung nennt, besteht so gesehen darin, dass die Instanz, der die Menschen ihr In-der-
Welt-Sein verdanken, eine andere wird und an die Stelle Gottes die soziale Welt des Menschen
tritt. Wir werden darauf noch zuriickkommen. Zunéchst geht es darum zu verstehen, was genau
mit dem Ausdruck ,In-der-Welt-Sein‘ gemeint ist und wie es dazu kommt, dass Menschen an

einer Lebenswelt teilhaben.



10

In-der-Welt-Sein
Ich erinnere zunichst noch einmal das Wichtigste aus den Uberlegungen am Ende der siebten
Vorlesung. Meine These war, dass Selbstbewusstsein nicht angeboren ist, sondern sich im
sozialen Raum im Lauf der friihkindlichen Entwicklung bildet. Das Baby erlebt die Zuwendung
seiner Bezugspersonen. Dieses Erleben ist ein Vorgang von hochster Intensitit: Strampeln der
Beinchen, Rudern der Armchen, Freudestrahlen, Juchzen usw. Die Bezugspersonen reagieren
auf dieses Erleben des Babys mit umso intensiverer Zuwendung. Auf diese Weise entwickelt
sich eine Wechselwirkung zwischen dem Erleben des Babys und dem Erleben der
Bezugspersonen. Die einzelnen Phasen der Entwicklung, die hieraus resultiert, will ich hier
nicht noch einmal darstellen. Ich will nur einen Aspekt noch einmal hervorheben, ndmlich dass
das Kleinkind zuerst in der Perspektive seiner Bezugspersonen eine Person ist und dass es nur
deshalb, weil es dies ist, sich seiner selbst als Person bewusst werden kann, indem es zuerst mit
dem Namen, mit dem es die Bezugspersonen ansprechen, auf sich Bezug nimmt und dann ,,ich*
sagen lernt. Man konnte daher sagen, dass die Bezugspersonen ihm als Person niher sind als es
sich selbst. Das Bewusstsein von sich als Person bedeutet nun freilich nicht, dass das Kleinkind
sich selbst als Person erleben kann, so, wie seine Bezugspersonen es als Person erleben.
Vielmehr erlebt es sich selbst in der Weise, dass es sich spiirt, ndmlich unter dem Blick und der
Zuwendung seiner Bezugspersonen spiirt. Was es spiirt, ist sein Erleben dieser Zuwendung, das,
wie gesagt, ein Zustand von groBBer Lebendigkeit ist. Dieses Urerleben des Kleinkinds, wenn
die Bezugspersonen sich ihm zuwenden, wiederholt sich in gewisser Weise das ganze Leben
eines Menschen hindurch. Wir spiiren uns unter der Aufmerksamkeit anderer. Daher ist es ein
natiirliches menschliches Bestreben, die Aufmerksamkeit anderer auf sich zu ziechen. Denn das
Gesagte hat zur Kehrseite, dass Menschen, die sich nicht mehr spiiren, den Kontakt mit sich

verlieren und sich selbst abhandenkommen.

Gegen die These, dass wir uns nur spiliren, aber nicht erleben konnen, konnte vielleicht
eingewendet werden, dass wir uns doch stindig erleben, zum Beispiel als erfolgreich,
wertgeschétzt usw. Das trifft in der Tat zu. Auch fiir solche Eigenschaften gilt, dass wir sie im
Spiegel der Reaktion unserer Mitmenschen auf uns erleben. Sie sind Inhalt des Wissens, das wir
von uns haben. Wir erleben uns hier als etwas. Doch geht es bei der Frage, ob wir uns erleben
koénnen, um etwas anderes, ndmlich um unser Bewusstsein von uns. Konnen wir das, worauf
wir uns beziehen, wenn wir ,,Ich* sagen, erleben? Nach dem Gesagten konnen wir das nicht.
Mit der AuBerung des Wortes ,,Ich“ nimmt ein Sprecher auf sich als Anwesenden im Gegeniiber

zu anderen Anwesenden Bezug. Doch kann er das, worauf er damit Bezug nimmt, nicht erleben,



11

weil niemand seine eigene Anwesenheit erleben kann. Erleben kann er nur, wie die anderen
Anwesenden sich mit ihren Blicken und Verhaltensreaktionen auf ihn als Anwesenden
beziehen, und das kann ihm ein Gefiihl fiir sich selbst vermitteln im Sinne des Ausdrucks ,sich

splren‘.

Wie ich am Ende der siebten Vorlesung ausgefiihrt habe, wird das Bediirfnis, sich unter der
Aufmerksamkeit der Mitmenschen zu spiiren, zur entscheidenden Antriebskraft sowohl bei der
Ausbildung sozialer Kompetenzen als auch bei der Entwicklung anderer Fahigkeiten und dem
Erbringen von Leistungen. Auf welche sozialen Kompetenzen, Fahigkeiten und Leistungen sich
ein Kind konzentriert, hdngt wesentlich davon ab, wofiir es die Aufmerksamkeit und
Anerkennung seiner Bezugspersonen bekommt. Mit der Zeit bedarf es dann keines expliziten
Lobes mehr, damit es sich spiirt. Das Kind weill sich mit den betreffenden sozialen
Kompetenzen, Fahigkeiten und Leistungen unter der Anerkennung der Bezugspersonen, und so
sind es nun diese Kompetenzen, Fahigkeiten und Leistungen selbst, bei denen es sich spiirt. So
werden schon frith wichtige Weichen im Leben eines Menschen gestellt. Irgendwann im Laufe
ihrer Entwicklung kommt es dann dazu, dass Heranwachsende sich aus der Abhéngigkeit von
der Anerkennung und Beurteilung durch andere 16sen, indem sie deren Perspektive auf sich als
eigene Perspektive auf sich verinnerlichen und sich selbst zur beurteilenden Instanz werden.
Mit diesem Freiheitsgewinn riickt eine andere Frage in den Vordergrund, nimlich wer sie sein

und welches Leben sie fuhren wollen.

So weit die Erinnerung an die Uberlegungen am Ende der siebten Vorlesung. Ich will hier noch
einige wenige Punkte ergidnzen, um zu verdeutlichen, wie im Zuge dieser Hineinsozialisation
des Kleinkinds in die soziale Welt die Welt insgesamt mit Sinn und Bedeutung aufgeladen wird.
Hineingeboren werden Menschen, wie gesagt, in den sozialen Raum. Sie bringen hierfiir eine
Erlebensdisposition mit, die auf Anwesenheit ausgerichtet ist, nimlich auf die Anwesenheit der
Bezugspersonen, mit denen sie nach der Geburt in Interaktion treten und dank deren sie sich

selbst zu Personen entwickeln werden.

Das Erste und Wichtigste, was sie in dieser friihen Phase lernen, ist Vertrauen. Mal sind die
Bezugspersonen anwesend, mal sind sie abwesend. Was das Baby bzw. Kleinkind hierbei erlebt
und hierdurch erlernt, das ist, dass es in dem, was sich in dieser Weise stindig sinnenfallig
verdndert, etwas Bleibendes gibt, das den Sinnen entzogen und dennoch als Erlebtes

gegenwirtig ist, ndmlich die Verlésslichkeit der Bezugspersonen. Auf diese Weise bildet sich



12

Vertrauen. Es geht um eine Schichtung innerhalb der Lebenswelt zwischen dem sinnenfallig
Erlebten und etwas, dessen verborgene Gegenwart darin miterlebt wird und das im stindigen

Kommen und Gehen der Erlebnisse bleibend ist und auf dessen Bestindigkeit Verlass ist.

Dabei kann das Vertrauen jederzeit erschiittert werden durch gegenldufige Erlebnisse und
Schicksalsschldge. In solchen Féllen kommt es zu einer Diskrepanz zwischen den beiden
Ebenen der Schichtung, ndmlich zwischen dem sinnenfillig Erlebten und der Tiefenschicht des
darin Miterlebten, verborgen Gegenwartigen, auf dessen Bestidndigkeit das Vertrauen gerichtet
ist. Diese Diskrepanz wird als Sinnlosigkeit erlebt, insofern das, was da plotzlich in das eigene
Leben eingebrochen ist, zum Beispiel in Gestalt einer schweren Erkrankung, ohne
Zusammenhang ist mit dem, auf dessen Hintergrundprisenz und Verldsslichkeit man vertraut.
Man kann sich dies an der Hiob-Erzéhlung verdeutlichen. Sie illustriert zugleich in Gestalt der
Reden der Freunde Hiobs das menschliche Bestreben, die Diskrepanz zu beseitigen und dem
Erlebten Sinn abzugewinnen, indem es — in diesem Fall in der Weise des Tun-Ergehen-Modells
— auf die Tiefenschicht des verborgen Gegenwiértigen zuriickgefiihrt wird, auf die das Vertrauen
gerichtet ist. Wie sich hieran zeigt, resultiert das Erleben von Sinn oder von Sinnlosigkeit aus
dem Verhiltnis der beiden Ebenen der Schichtung. Das sinnenfillig Erlebte wird als sinnvoll
erlebt, oder es wirft doch zumindest keine verstorten Sinnfragen auf, wenn es in
Ubereinstimmung ist mit der basalen Ebene der Schichtung, und es wird als sinnlos erlebt, wenn
es ohne erkennbaren Zusammenhang mit dieser Ebene ist. Diese Ebene kann religios kodiert
sein wie in der Hiob-Erzdhlung. Sie kann aber zum Beispiel auch durch sékulare Ersatzmythen
und Geschichtsnarrative kodiert sein, von denen her dann das, was in der Welt geschieht, seinen

Sinn bezieht. Ein Beispiel ist das marxistische Geschichtsnarrativ.

Dass Menschen in den sozialen Raum hinein geboren werden, bedeutet, dass der physische
Raum als der Raum ins Bewusstsein tritt, in dem die Bezugspersonen anwesend sind. Auch
dann, wenn diese abwesend sind, ist es doch der Raum, der mit ihrer Anwesenheit verbunden
ist. Auch dieses frilhkindliche Erleben des physischen Raums als Schauplatz erlebter
Anwesenheit hilt sich in gewissem Sinne durch das ganze Leben eines Menschen durch. Die
Aura, die das Elternhaus auch lange nach dem Tod der Eltern noch ausstrahlt, oder die
Anmutung, die von den Orten ausgeht, in denen man seine Kindheit und Jugend verbracht hat,
sind von dieser Art. Auch wenn die Menschen, die sie mit ihrer Anwesenheit erfiillt haben,
schon lange nicht mehr leben, bleibt doch diese stumme Zeugenschaft. Man kann dies

verallgemeinern zu der These, dass sich die Beheimatung des Menschen in der Welt, und zwar



13

auch der natiirlichen Welt, {iber den sozialen Raum vollzieht, zunéchst iiber die Beziehung des
Kindes zu seinen Bezugspersonen, dann in der stdndigen Ausweitung des sozialen Raums um
Kindergarten, Schule, Universitit und Beruf, welche mit einer Ausweitung des physischen

Raums einhergeht.

Nun erschopft sich freilich die Bedeutung des physischen Raumes nicht darin, Kulisse fiir
soziale Rdume zu sein. Die Dinge, die sich in dem Zimmer befinden, in dem ich gerade diese
Vorlesung schreibe, haben ihre je eigenen Bedeutungen: der Tisch, der Stuhl, der Sessel oder
der Biicherschrank. Wie kommt diese Bedeutung der Dinge der natiirlichen Welt in den
Horizont des Erlebens eines Menschen? Ersichtlich ist auch dies iiber den sozialen Raum
vermittelt, in den Menschen hineingeboren werden. In diesem Raum erleben sie, wie ihre
Bezugspersonen sich erlebend und handelnd auf Dinge und Ereignisse in der natiirlichen Welt
beziehen. Genaugenommen ist es die Art dieser Bezugnahme, nédmlich auf Da-Seiendes bzw.
Vorhandenes und nicht auf Anwesendes, iiber die thnen die natiirliche Welt allererst als solche
erschlossen und in ihrer Unterschiedenheit von der sozialen Welt zu Bewusstsein gebracht wird.
Das wird sofort klar, wenn man einen Blick in andere Weltgegenden wirft. Erinnert sei an die
achte Vorlesung, in der davon die Rede war, dass in vielen afrikanischen Landern Krankheiten
wie Epilepsie oder Psychosen, die wir der natiirlichen Welt zuordnen, als Anwesenheit von
bosen Geistern erlebt werden. Wer meint, dass der Geisterglaube bloBer Aberglaube ist, da
epileptische Anfille und schizophrene Schiibe doch ganz offensichtlich Ereignisse der
natiirlichen Welt sind, der verkennt, dass die natiirliche Welt, in der er selbst sich orientiert,
nichts objektiv, d.h. unabhidngig von der sozialen Welt Gegebenes ist, sondern dass sie iiber die
soziale Welt erschlossen ist, der er selbst zugehort. Er ist in eine andere soziale Welt

hineinsozialisiert worden als jene Menschen.

Dass die Art, wie die Welt erlebt wird, iiber den sozialen Raum geformt wird, das gilt schlieBlich
auch im Blick auf die Bedeutsamkeit der Dinge und Ereignisse innerhalb der natiirlichen Welt,
also Hinblick darauf, wie und als was sie erlebt werden und welche Relevanz sie fiir das
Handeln haben. Auch dies wird erlernt iiber die Art und Weise, wie die Bezugspersonen sich
erlebend und handelnd zu den Dingen und Ereignissen der natiirlichen Welt verhalten. Im
Erleben der Begeisterung seiner Bezugspersonen iiber einen herrlichen Sonnenuntergang erlebt
das Kind, dass ein solches Naturereignis etwas Herrliches und Begeisterndes ist. Im Erleben
threr Umsicht und Vorsicht im Stralenverkehr erlebt das Kind, dass dieser voller Gefahren ist

und dass man in ihm auf der Hut sein muss. Im Erleben ihres Umgangs mit Krankheit erlebt



14

das Kind, dass Krankheit etwas Schlechtes ist, gegen das man etwas tun muss, zum Beispiel,
indem man einen Arzt aufsucht. In dieser Weise wird im sozialen Raum die Bedeutsamkeit der

Dinge und Ereignisse der natiirlichen Welt fiir das Erleben des Kindes erschlossen.

Nicht anders verhélt es sich mit der Bedeutsamkeit der Ereignisse und Widerfahrnisse in der
sozialen Welt. Im Erleben der Anteilnahme und des Mitgefiihls seiner Bezugspersonen an einem
Krankenbett erlebt das Kind, dass Kranksein etwas ist, dem man mit Anteilnahme und
Mitgefiihl begegnet. Woher auch sonst sollte es dies wissen? Oder wie anders als durch das
Verhalten seiner Bezugspersonen sollte es wissen, dass Hilfsbediirftigkeit ein Grund ist, einem
Menschen zu helfen? Ein Kind erlernt soziales Verhalten im Erleben des Verhaltens seiner
Bezugspersonen. Dabei geht es nicht blofl um eine Nachahmung dieses Verhaltens. Was es im
Erleben von deren Verhalten lernt, ist zwar zunichst, wie sie sich in Anbetracht bestimmter
Situationen und Ereignisse verhalten. Aber iiber ihr Verhalten erschlieB3t sich ihm zugleich die
Bedeutung von Situationen wie Hilfsbediirftigkeit oder von Ereignissen wie Krankheit flir das

Verhalten und Handeln. An dieser Bedeutung lernt es sein eigenes Verhalten zu orientieren.

Die Lebenswelt des christlichen Glaubens
Ich muss es bei diesen Bemerkungen zu der Frage belassen, wie es zum In-der-Welt-Sein von
Menschen kommt und wie dieses liber den sozialen Raum vermittelt ist. Ich komme nun auf
die Frage zuriick, von der wir ausgegangen sind, ndmlich auf die Frage nach der Struktur der
Lebenswelt des christlichen Glaubens. Es ging um den Schopfungsglauben, genauer um die
Frage, wie die intensive Responsivitit und Freude zu verstehen ist, die seine Artikulationen
kennzeichnet. Was ich einsichtig machen mdchte, ist, dass auch dies von der Grundstruktur des
menschlichen In-der-Welt-Seins her zu verstehen ist. In der Lebenswelt des jlidischen und, in
der Folge, des christlichen Glaubens ist Gott das Gegeniiber, dem Menschen ihr In-der-Welt-
Sein, also ihr Sein in der jiidischen und der christlichen Lebenswelt, verdanken und danken.
Wem auch sonst sollten sie dieses Sein verdanken? Unter seinem ,,Antlitz* (Psalm 80,4), seiner
Gegenwart und Zuwendung spiiren sie ihre Lebendigkeit, die sich als Responsivitit dullert,
wobei, wie Psalm 104 verdeutlicht, die gesamte Schopfung aufgrund von Gottes verborgener
Gegenwart als Raum seiner Zuwendung erlebt wird. Deshalb suchen Menschen die Gegenwart
Gottes auf, so, wie der Beter des 104. Psalms dies tut, indem er Gott anruft und sich anrufend
in den Prisenzraum seiner Gegenwart begibt. Sie suchen sie auf, um sich in ihr, wie in Psalm
104, die Fiille des Lebens zu vergegenwirtigen und darauf in Dankbarkeit zu antworten oder

um ihre Angst vor Gott zu bringen und Trost zu finden oder um das Vertrauen zu stirken. Die



15

biblischen Psalmen sind sprachliche Artikulationen solcher Gottesbegegnungen. Thr Trost liegt
in der Begegnung selbst, die sie vermitteln, d.h. im Sich-Bergen im Prasenzraum von Gottes
Gegenwart mit allem, was die Seele bedriickt und &ngstigt. Das ist nicht anders als im
menschlichen Bereich, wenn die Mutter das Kind auf den Arm nimmt und mit ihrer Gegenwart
trostet. Es unterscheidet diesen Trost von einer Vertrostung in Gestalt der Versicherung, dass
alles gut wird. Die Psalmen vertrsten nicht. Sie spenden Trost in Anbetracht der Sinnlosigkeit

und Abgriindigkeit des Lebens.

Es bedarf nach dem Gesagten keiner Erlduterung, dass der Gott der jiidischen und der
christlichen Lebenswelt personale Ziige trdgt, was sich in der Rede von Gott als Vater, in
Vergleichen mit einer trostenden, fiirsorgenden Mutter oder in der Rede von Gottes Liebe, von
seinem Wort, seinem Gebot oder seinem Handeln niederschliagt. Was ich vorhin von
menschlichen Bezugspersonen sagte, ndmlich dass sie der Person des Kindes ndher sind als
dieses selbst, das gilt nach einem Diktum von Augustin auch von Gott im Verhéltnis zu uns
Menschen: Gott ist uns niher als wir uns selbst. Auch davon sprechen die Psalmen: ,,Herr, du
erforschest mich und kennest mich. Ich sitze oder stehe auf, so weilit du es; du verstehst meine
Gedanken von ferne. ... Denn siehe, es ist kein Wort auf meiner Zunge, das du, Herr, nicht

schon wiisstest ...“ (Psalm 139, 1f;4).

Was vom In-der-Welt-Sein insgesamt gilt, ndmlich dass es iiber die soziale Welt vermittelt ist,
das gilt natiirlich auch im Blick auf die Lebenswelt des christlichen Glaubens und die Stellung,
die Gott darin einnimmt als diejenige Instanz, der die Menschen ihr Sein in dieser Lebenswelt
verdanken. Menschen werden in diese Welt, in ihre sprachlichen Artikulationen, in ihre
religiésen Praktiken und in ihre erinnerte Geschichte hineinsozialisiert. Das schlieft nicht aus,
dass auch Menschen, die in eine andere Lebenswelt hineinsozialisiert worden sind, an der
Lebenswelt des christlichen Glaubens teil gewinnen konnen, ndmlich in Form einer
,Bekehrung®. Sie besteht in einem Austausch der Instanz, mit der ein Mensch sein In-der-Welt-
Sein verbindet. Augustins Confessiones sind der wohl eindriicklichste Text, der diesen Schritt
in seiner Radikalitét verdeutlicht. Indem er sich in der Anrufung Gottes in den Raum von dessen
Gegenwart stellt, erzdhlt Augustin die erinnerte Geschichte seines fritheren Lebens neu,
ndmlich als eine Geschichte, in welcher der, den er anruft, auf verborgene Weise gegenwirtig

war, auch wenn er selbst damals, vor seiner Bekehrung, dafiir blind gewesen ist.



16

Ich sprach davon, dass der Sinn und die Bedeutsamkeit von Dingen und Ereignissen und die
Art und Weise, wie man sich zu ihnen verhilt, iiber den sozialen Raum erschlossen sind,
nidmlich tiber das Verhalten der Bezugspersonen, das in der kindlichen Sozialisation erlebt wird,
und dass dies auch die Unterscheidung zwischen natiirlicher und sozialer Welt betrifft. Nun ist
es so, dass Kleinkinder und Heranwachsende das Verhalten ihrer Bezugspersonen sinnenfillig
erleben. Das verhilt sich anders, wenn Menschen ihr In-der-Welt-Sein Gott verdanken, dessen
Gegenwart ihren Sinnen entzogen ist. Die alles liberragende Bedeutung von Gottes Wort und
Gebot in der Lebenswelt des jiidischen und des christlichen Glaubens hat hierin ihre Erklarung.
Ist es hier doch Gottes Wort und Gebot, liber das die Welt mit ihren Lebensrdumen erschlossen
und den Menschen ihre Stellung darin zugewiesen ist (Gen 1; Psalm 8). Es verleiht Menschen,
Dingen und Ereignissen Bedeutung, indem es in ein ihnen entsprechendes Leben und Handeln
einweist. So begriffen resultiert die Bedeutung von Gottes Wort und Gebot aus der spezifischen
Art des In-der-Welt-Seins von Menschen, die am jlidischen oder am christlichen Glauben

teilhaben.

Das christliche Ethos
Nach dem soeben Gesagten ist nun auch klar, wovon man spricht, wenn man im Blick auf die
Lebenswelt des jiidischen oder des christlichen Glaubens von deren lebensweltinternem ,Ethos*
spricht. Dieses Ethos besteht in Gottes Gebot. Wie ich bereits in der Einleitung zur heutigen
Vorlesung andeutete, darf man sich bei diesem Ausdruck den Blick nicht triiben lassen durch
heutige Assoziationen, die durch Weichenstellungen der Moderne bedingt sind und die die
Alternative zwischen Autonomie und Heteronomie betreffen. Ist doch bei diesem Ethos der
Gebietende kein anderer als der, dem der Horer des Gebots sein In-der-Welt-Sein verdankt, und
so Uibertrédgt sich die freudige Gestimmtheit, mit der dieser Gottes Gegenwart und Zuwendung
erlebt, auf Gottes Gebot als Manifestation dieser Zuwendung, wie Psalm 119 verdeutlicht (vgl.
auch Rm 7,22). Um deutlich zu machen, dass die Alternative zwischen Autonomie und
Heteronomie die Moglichkeiten nicht erschopft, sondern dass es noch eine dritte Moglichkeit
gibt, hat man den Ausdruck ,Theonomie‘ geprigt. Wenn sich diesem Ausdruck ein Sinn
abgewinnen ldsst, dann ist es wohl der hier explizierte. Letztlich geht es bei der Unterscheidung
von Autonomie, Heteronomie und Theonomie um die Frage, woher Menschen ihr In-der-Welt-
Sein beziehen und welche Wertungen ihnen dabei iiber ihre Bezugspersonen vermittelt werden.
Wenn Selbstbestimmung der Hochstwert ist, der mit Anerkennung und Wertschiatzung belohnt
wird, dann kann so etwas wie Gottes Gebot nur als heteronome Zumutung wahrgenommen

werden, die mit der eigenen Identitét unvereinbar ist.



17

Ich sprach bisher in einem Atemzug vom jiidischen und vom christlichen Ethos. Beidem ist
gemeinsam, dass es in Gottes Gebot besteht. Die Freiheit vom Gesetz im Sinne der paulinischen
Rechtfertigungslehre besteht nicht in der AuBBerkraftsetzung von Gottes Gebot. Vielmehr behalt
dieses seine Giiltigkeit auch in der Lebenswelt des christlichen Glaubens und ist geméal3 Jesu
Verkiindigung zusammengefasst im Doppelgebot der Liebe (Matth 22,17). Die Besonderheit
des christlichen Ethos ist in etwas anderem begriindet, ndmlich in der Eigenart der Lebenswelt
des christlichen Glaubens. Ich sprach davon, dass religiose Lebenswelten dadurch
charakterisiert sind, dass sich in ihnen Zeitliches und Ewiges verbinden. Das Besondere der
Lebenswelt des christlichen Glaubens liegt darin, dass in ihr die Grenze zwischen den Sphéren
des Zeitlichen und des Ewigen durchbrochen wird, ndmlich indem der irdische Jesus, der der
Zeit unterworfen war und gestorben ist, mit seiner Auferstehung zum Christus praesens wird,
zuerst noch in leiblicher Gestalt fiir diejenigen, denen er nach den Erzahlungen der Evangelien
als der Auferstandene begegnet ist, und dann durch seine verborgene geistliche Gegenwart
(Matth 28,20). Theologisch hat man dies mit der Rede von Jesus Christus als Mensch und als
Gott einzufangen versucht. Diese Verbindung von Zeitlichem und Ewigem in der Person Jesu
Christi hat im Blick auf das Leben und Wirken des irdischen Jesus bis hin zu dessen Tod und
Auferstehung die Implikation, dass darin Gott gegenwértig war und gehandelt hat. Das ist das

Fundament des christlichen Glaubens.

Dies fiihrt noch einmal zuriick zu dem, was ich iiber Gottes Wort und Gebot gesagt habe. Ich
sagte, dass dessen fundamentale Bedeutung fiir das In-der-Welt-Sein im Sinne des jiidischen
und des christlichen Glaubens darin begriindet ist, dass im Unterschied zu menschlichen
Bezugspersonen, iiber deren sinnenfilliges Verhalten die Welt erschlossen wird, Gottes
Gegenwart den Sinnen entzogen ist. Daher ist es sein Wort und Gebot, das die Funktion der
Einweisung in die Lebenswelt tibernimmt. Der irdische Jesus hat demgegeniiber unter den
Menschen gelebt, und die Evangelien erzéhlen davon, was er verkiindet, getan und erlitten hat
und was ihm widerfahren ist. Dass Gott durch ihn gesprochen und durch ihn und an ihm
gehandelt hat, zum Beispiel in den Geboten der Bergpredigt oder indem er sich Aussitzigen,
Kranken und sozial Gedchteten zugewandt hat, bedeutet, dass nun sein Leben, Wirken, Sterben
und Auferstehen in die Funktion des Wortes Gottes einriickt im Sinne der Einweisung in die
Lebenswelt, also in Bezug darauf, wie zu leben und zu handeln und worauf zu hoffen ist und
welche Bedeutung die Dinge im menschlichen Zusammenleben haben, sei es die Fiirsorge bei

Krankheit und Not oder die Uberwindung von Hass und Gewalt und die Suche nach



18

Versohnung. In diesem Sinne wird in der christlichen Verkiindigung der irdische Jesus zum
Wort Gottes. Das Skandalon des christlichen Glaubens liegt darin, dass es ein endlicher,
leidensfdhiger und schmachvoll gekreuzigter Mensch ist, in dem Gott sich den Menschen
offenbart. Hinzuzufligen bleibt, dass nicht nur der irdische Jesus, sondern auch der Christus
praesens fiir das christliche Ethos von Bedeutung ist, wie Mt 25,35ff verdeutlicht, wonach der
Christus praesens im Hungernden, Kranken, Gefangenen usw. begegnet. Auch dieser Text hat
fiir die christliche Diakonie eine bedeutende Rolle gespielt im Sinne der Sensibilisierung fiir

jene, die auf der Schattenseite des Lebens stehen.

Wenn das, was die neutestamentlichen Texte von Jesus erzdhlen, in der beschriebenen Weise
als Wort Gottes rezipiert wird, dann stellt sich die Frage nicht, ob sich das ,,wirklich* ereignet
hat. Denn dann ist die Wirklichkeit das, wohinein das Erzdhlte einweist. Das gilt auch in Bezug
auf die Wunder Jesu, von denen die Evangelien berichten, und in Bezug auf seine Auferstehung.
Die Wirklichkeit in Gestalt der Lebenswelt des christlichen Glaubens ist durch die Texte
erschlossen, die von Jesus Christus erzidhlen. In dieser Weise sind die neutestamentlichen Texte
bei ihrem kirchlichen Gebrauch durch die Jahrhunderte rezipiert worden. All die Debatten, die
in der Neuzeit aufbrechen hinsichtlich der Historizitdt der Wunder und der Auferstehung Jesu,
ja hinsichtlich der historischen Glaubwiirdigkeit der Bibel insgesamt, sind nur moglich
geworden, weil die Instanz eine andere geworden ist, von der her die Menschen ihr In-der-Welt-
Sein beziehen, mit der Folge, dass die Bibel nun nicht mehr als Wort Gottes rezipiert, sondern

als ein historischer Text gelesen und erforscht wird.

Ich sagte, dass diese Instanz iiber die soziale Welt vermittelt ist. In der religidsen Sozialisation
werden Gott und sein Wort zu dieser Instanz. Das ist innerhalb der sozialen Welt mit einer
Hochschdtzung der Frommigkeit und eines Lebens in der Nachfolge Jesu verbunden, die zum
Beispiel in der Heiligenverehrung ihren Ausdruck gefunden hat und die zur Ausbildung einer
entsprechenden, religios gepriagten, am christlichen Ethos orientierten Identitéit gefiihrt hat. In
der Neuzeit setzt eine Entwicklung ein, in deren Verlauf die soziale Welt selbst zu der Instanz
wird, von der her Menschen ihr In-der-Welt-Sein beziehen. Das ist verbunden damit, dass nun
andere Dinge, die fiir das menschliche Zusammenleben wichtig sind, wie Vernunft, Moral und
menschliches Wohlergehen zu Hochstwerten werden und mit Anerkennung und Achtung
belohnt werden, was auch hier zur Ausbildung einer entsprechenden, nun sékularen Identitét

fiihrt. Charles Taylor hat diese Entwicklung in seinen beiden Werken ,,Quellen des Selbst. Die



19

“6 ynd ,FEin sikulares Zeitalter’” umfassend

Entwicklung der neuzeitlichen Identitét
nachgezeichnet. Er macht darin deutlich, dass entgegen einem naheliegenden
Selbstmissverstédndnis der Autklarung die Entstehung der sdkularen Welt nicht allein durch das
Denken, ndmlich durch die Kritik der Metaphysik und durch die Fortschritte der
Naturwissenschaften herbeigefiihrt worden ist, sondern durch einen Wandel der Identitit, d.h.
der Dinge, denen Wert und Bedeutung zugemessen wird. Ohne die Hochschitzung der Vernunft
als des obersten Richters in Fragen, die die Erkenntnis betreffen, hitte es Kant nicht gegeben.
Man muss nach dem Gesagten hinzuzufiigen, dass es ohne den Wechsel in der Instanz, der die

Menschen ihr In-der-Welt-Sein verdanken, nicht diese Hochschitzung der Vernunft gegeben

hétte.

Indem in Taylors Untersuchungen die sékulare Welt transparent gemacht wird fiir die ihr
zugrundeliegenden Wertungen, wird der objektivistische Schein zerstort, dass sie alternativlos
die Wirklichkeit ist, ja immer schon gewesen ist, nur dass frithere Zeiten, geblendet durch die
Religion, hierfiir blind gewesen sind. Wie Taylor zu zeigen unternimmt, ist im sdkularen
Zeitalter die Religion zwar zuriickgedriangt worden und hat die Selbstversténdlichkeit verloren,
die sie fiir frithere Jahrhunderte hatte. Sie ist zu einer mdglichen Option unter mehreren
geworden. Aber immerhin ist sie das. Die verbreitete Vorstellung, dass die Sdkularisierung ein
schicksalhafter, irreversibler Vorgang ist, dem die Menschen ausgeliefert sind und bei dem sie
nur noch sagen konnen: ,Ich bin nun einmal sékular sozialisiert und daher religios
unempfanglich®, fithrt hiernach in die Irre. Die Einsicht, dass es um Alternativen in der Art des
In-der-Welt-Seins geht und dass diese Alternativen Gegenstand einer Entscheidung sein konnen
—ich erwéhnte das Beispiel von Augustins Bekehrung —, nimmt diesem Vorgang den Anschein
des Schicksalhaften. Allerdings besteht die Alternative nicht darin, die sdkulare Welt durch eine
andere Welt zu ersetzen. So schreibt Charles Taylor mit Hochachtung auch von ihren
Errungenschaften, besonders in Gestalt der Menschenrechte. Es geht vielmehr darum, als
Christ, d.h. als jemand, der an der Lebenswelt des christlichen Glaubens und an deren Ethos
teilhat, inmitten der sdkularen Welt zu leben. Dietrich Bonhoeffer hat dies mit der Formulierung
ausgedriickt: ,,Vor und mit Gott leben wir ohne Gott“, ndmlich in einer Welt ohne Gott. Auf
diese Besonderheit eines Christseins unter sdkularen Vorzeichen miissen wir noch
zuriickkommen. Denn hierin liegt in der Gegenwart die besondere Herausforderung fiir eine

christliche Ethik.

8 Charles Taylor, Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitat, Frankfurt a.M. 1996.
7Vgl. Anm. 3.



20

Christliche Theologie und ihr ambivalentes Verhiltnis zum christlichen Glauben
Wir sind auf der Suche nach einer Antwort auf die Frage, welchen Sinn eine christliche Ethik
macht. Warum soll man sich iiber ein lebensweltinternes Ethos wie das christliche in der
lebensweltiibergreifenden Sprache des Urteils verstdndigen? Nun, Faktum ist, dass es an den
Universititen Disziplinen gibt, die sich theologische Ethik, christliche Ethik, evangelische
Ethik oder katholische Moraltheologie nennen. So kann es bei unserer Suche weiterhelfen zu
fragen, wie es dazu gekommen und welcher Sinn mit der Entstehung dieser Disziplinen

verbunden worden ist.

Die Frage fiihrt zuriick bis zu den Anfangen der christlichen Theologie. Das Christentum ist in
einer Welt entstanden, die durch die griechische Aufkldrung hindurchgegangen ist. Unter den
friihen Christen gab es solche, die die antike Bildung in sich aufgenommen haben und die sich
daher vor die Herausforderung gestellt sahen, ihren Glauben mit dieser Bildung in Einklang zu
bringen. Insbesondere mussten sie sich vor dem Hintergrund der antiken Mythenkritik gegen
den in gebildeten Kreisen erhobenen Vorwurf verteidigen, dass mit dem christlichen Glauben
lediglich neue Mythen in die Welt gesetzt werden. In Ankniipfung an das philosophische
Denken ihrer Zeit versuchten daher die frithchristlichen Apologeten im zweiten Jahrhundert
unserer Zeitrechnung, die Verniinftigkeit des christlichen Glaubens aufzuzeigen, ja die

christliche Lehre als die einzig wahre Philosophie zu erweisen.

Damit war die Idee geboren, dass der christliche Glaube gegeniiber der urteilenden Vernunft
ausgewiesen werden muss, ja, dass er zu seiner eigenen Kldrung der verniinftigen Reflexion in
der Sprache des Urteils bedarf, und diese Idee verselbsténdigte sich und wurde unabhingig von
den zeitbedingten Erfordernissen der Apologetik gegeniiber heidnischer Kritik. Es ging darum,
den in der Kirche gelebten Glauben mit den Mitteln des philosophischen Denkens begreiflich
zu machen und zu systematisieren: Wie muss Gott und wie miissen Mensch und Welt in ihrer
Beziehung zu Gott begrifflich gedacht werden? Das ist die Frage, die zu beantworten sich die
Theologie zur Aufgabe machte. Dabei ging es nicht darum, den Glauben auf die Erkenntnis der
urteilenden Vernunft zu griinden oder ihn gar durch diese zu ersetzen. Vielmehr lief3 sich die
Theologie durch den christlichen Glauben vorgeben, was es theologisch zu durchdenken und
zu kléren galt. Anselm von Canterbury hat dies in dem Satz zusammengefasst: ,,Neque enim
quaero intelligere ut credam, sed credo ut intelligam.” (Ich suche ndmlich nicht deshalb zu

erkennen (zu begreifen, zu verstehen), um zu glauben, sondern ich glaube, um zu erkennen (zu



21

begreifen, zu verstehen).“ Der Glaube geht der verniinftigen Erkenntnis voraus. Er gibt vor, was
es mittels der Vernunft zu erkennen gilt. Anselm schreibt diesen Satz in seiner Schrift
Proslogion, in der er den ontologischen Gottesbeweis fiithrt. Die Schrift beginnt mit einem
Gebet, in welchem derjenige angerufen wird, dessen Existenz anschliefend bewiesen wird.
Anselm stellt damit klar, dass es bei diesem Beweis nicht darum geht, den Glauben auf Vernunft
zu griinden, sondern vielmehr darum, mittels der Vernunft etwas zu begreifen, dessen der

Glaube gewiss ist, ndmlich dass Gott ist.

Wie gesagt ist es die Funktion der Sprache des Urteils, lebensweltiibergreifende Verstindigung
auf eine gemeinsame Beschreibung der Welt zu ermoglichen zwischen Menschen mit
unterschiedlichem lebensweltlichem Hintergrund. In gewissem Sinne lisst sich auch die
theologische Transformation des christlichen Glaubens ins urteilende Denken in dieser Weise
verstehen. In Anbetracht der unkontrollierbaren Kreativitit und Dynamik des gelebten
Glaubens mit der Entstehung immer neuer Glaubensvarianten ging es darum, sich in der
Sprache des Urteils auf eine gemeinsame Beschreibung dessen zu verstindigen, was Inhalt des
Glaubens ist, um auf diese Weise die Gemeinsamkeit der geglaubten Wirklichkeit unter den
Glaubenden sicherzustellen und so die Einheit der Kirche zu wahren. Das war der Sinn der
theologisch-dogmatischen  Entscheidungen der Konzilien. Ein Beispiel ist die
Zweinaturenlehre, mit der man die Gottessohnschaft des Menschen Jesus begrifflich zu
explizieren suchte, ndmlich unter Zuhilfenahme eines aus der Philosophie entliechenen
Naturbegriffs. Danach hatte Jesus Christus sowohl menschliche als auch gottliche
Eigenschaften, und an der Frage, wie das zusammenzudenken ist, arbeitete sich in der Folge
die Christologie ab. Wie das Beispiel zeigt, wurden theologisch-dogmatische Urteile im Sinne
des Urteilsrealismus aufgefasst. Jesus Christus hat menschliche und géttliche Eigenschaften.
Er ist zugleich Mensch und Gott. Die theologisch-dogmatischen Entscheidungen der Konzilien
wurden fiir die Glaubenden verbindlich gemacht in den Glaubensbekenntnissen der Kirche. Die
Theologie ist daher immer auch ein Machtinstrument der Kirche gewesen, das der

Unterscheidung und Grenzziehung zwischen Rechtglaubigkeit und Héresie diente.

Die wenigen Bemerkungen geniigen um zu verdeutlichen, dass das theologische Denken von
seinen Anfdngen an in einer tiefen Spannung zur Lebenswelt des christlichen Glaubens steht.
Das ergibt sich schon daraus, dass Letztere narrativ zur Sprache kommt. Narrative artikulieren
Sinnzusammenhénge, in denen alles Einzelne seinen Sinn aus seiner Einbettung in das Ganze

bezieht. Ein erzdhlender Satz wie ,,Aber in der vierten Nachtwache kam Jesus zu ihnen und



22

ging auf dem See* (Matth 14,25) wirft Fragen hinsichtlich seines Sinnes auf, wenn er aus dem
Gesamtzusammenhang der Erzdhlung, der er zugehort (Matth 14,22-33), isoliert wird. Man
stelle sich vor, es wire ein Papyrus gefunden worden, auf dem sich nur dieser Satz findet, ohne
dass es eine Kenntnis dieser Erzédhlung gibt. Man wiisste nicht, was der Satz soll. Das verhalt
sich anders, wenn der Satz ,,JJesus ging auf dem See* als Urteil gelesen wird. In diesem Fall
braucht es fiir sein Verstindnis keinen Sinnzusammenhang, von dem her sich sein Sinn
erschlieBen wiirde. Vielmehr wird bei dieser Lesart mit ihm ein Anspruch auf Wahrheit erhoben.
Wird er zudem urteilsrealistisch gelesen, dann ist seine Wahrheit gleichbedeutend damit, dass

Jesus ,,wirklich* auf dem See gegangen ist.

Ich sprach vorhin davon, dass sich bei der kirchlichen Rezeption der Erzdhlungen von Jesus
Christus als Wort Gottes die Frage, ob sich das ,,wirklich* zugetragen hat, nicht stellt, da bei
dieser Rezeption die Wirklichkeit das ist, wohinein diese Texte einweisen. Werden
demgegeniiber diese Texte in theologische Urteile liberfiihrt und die Urteile urteilsrealistisch
aufgefasst, dann geht es um Feststellungen iiber die Wirklichkeit. Jesus ist dann ,,wirklich*
auferstanden. Er ist ,,wirklich® Gottes Sohn. Thre Begriindung leiten solche theologischen
Urteile aus entsprechenden biblischen Texten ab. Ist doch deren Autoritdt dadurch verbiirgt,
dass in ihnen das Wort Gottes begegnet. Man muss allerdings sehen, dass da, wo sie als
Begriindung fiir theologische Urteile in Anspruch genommen werden, von ihnen ein sehr
anderer Gebrauch gemacht wird als bei ihrer Rezeption als Wort Gottes, ndmlich ein
urteilspraformierter Gebrauch. Ich habe den Ausdruck ,urteilspraformiert® schon einmal in
einer fritheren Vorlesung verwendet, als es um den Unterschied zwischen spontanem Erleben
und Erfahrung ging. Sie erinnern sich vielleicht. Ich sagte damals, dass die Erfahrung ein
urteilspriaformiertes Erleben ist: Der Blick auf die Lebenswelt ist eingeengt dadurch, dass
lediglich die Wahrheit oder Falschheit eines Urteils abgefragt wird. Von dieser Art ist das, was
Kant ,Erfahrung‘ nennt. Im Unterschied zum spontanen Erleben ist die Erfahrung sinn- und
wertneutral, nimlich genauso sinn- und wertneutral wie die Urteile, deren Wahrheit abgefragt
wird. Ich habe damals auf das Kant-Zitat aus der Einleitung zur zweiten Auflage der Kritik der
reinen Vernunft verwiesen, wonach die naturwissenschaftliche Forschung die Natur so gezielt

befragt, wie ein Richter in einem Prozess die Zeugen befragt und zu einer Antwort notigt.

In ganz derselben Weise befragt die Theologie die biblischen Texte im Hinblick auf die
Wabhrheit ihrer Urteile iiber die Wirklichkeit. Dabei passiert etwas Ahnliches wie bei der

empirischen Forschung. Schrumpft dort die Lebenswelt zur sinn- und wertneutralen Erfahrung



23

zusammen, so schrumpfen die biblischen Texte bei ihrem theologischen Gebrauch auf das sinn-
und wertneutrale Argument zusammen, das fiir die Bestatigung oder Widerlegung der Wahrheit
eines theologischen Urteils gebraucht wird. Zum Beispiel ist dann bei der Erzidhlung tiber Jesu
Taufe in Markus 1,9-13 nur die Stimme wichtig, die vom Himmel geschehen ist: ,,Dies ist mein
lieber Sohn, an dem ich Wohlgefallen habe®, weil sie ein Beleg ist flir das theologische Urteil,
dass Jesus ,,wirklich® Gottes Sohn ist. Ersichtlich ist das ein anderer Gebrauch von biblischen
Texten als bei ihrer kirchlichen Rezeption als Wort Gottes. Bei dieser Rezeption sind sie als
Erzdhlungen, als Gebote, als Lehrtexte oder als lebensweltinterne Reflexionen im Blick, und
die Aufmerksamkeit des Rezipienten ist auf ihren Sinn gerichtet und darauf, was sie fiir das
eigene Leben und Handeln bedeuten. Zwar haben Glaube und Theologie gemeinsam, dass sie
beide ihre Grundlage in der Bibel haben. Aber die theologische Erkenntnis ist ersichtlich etwas

anderes als die Erkenntnis des Glaubens.

Dies fiihrt noch einmal zuriick zur Anselmschen Formel ,,fides quaerens intellectum®. Hiernach
ist, wie gesagt, der Glaube der verniinftigen Einsicht vorgeordnet. Es geht um verniinftige
Einsicht in Bezug auf den Glauben. Deshalb gibt es Theologie. Andererseits jedoch hat die
Theologie etwas anderes im Blick als der Glaube. Sie denkt iiber eine Tatsachenwirklichkeit
nach, die in sinn- und wertneutralen theologischen Urteilen zur Sprache kommt. Nimmt man
die Anselmsche Formel beim Wort, dann ist es diese Art des Denkens, die zum ,,intellectum*
fithrt, d.h. zu derjenigen Erkenntnis, die der Glaube sucht. Anselms ontologischer Gottesbeweis
ist von dieser Art, ebenso seine scharfsinnige Argumentation zur Frage, warum Gott Mensch
geworden ist, die er in seiner Schrift ,,Cur Deus homo* entwickelt. Wie die Entscheidungen der
Konzilien zeigen — ich nannte die Zweinaturenlehre —, sind auf der Ebene der theologischen
Erkenntnis Entscheidungen getroffen worden, die damit, dass sie in kirchlichen Bekenntnissen
verbindlich gemacht wurden, Riickwirkungen auf den Glauben der Kirche gehabt haben. Das
ist die andere Seite im Verhéltnis von Glauben und theologischer Erkenntnis, ndmlich die
Dominanz der in der Sprache des Urteils sich vollziehenden theologischen Erkenntnis liber den

Glauben.

Ich sagte, dass die theologische Erkenntnis sinn- und wertneutral ist. Doch weil von ihr der
Glaube der Kirche abhingig gemacht wird, ist sie in der Geschichte der Kirche immer wieder
Gegenstand leidenschaftlicher Kontroversen gewesen, und sie hat dabei zu tiefen Spaltungen
bis hin zu den Konfessionskriegen gefiihrt. Die an den paulinischen Briefen gewonnene

theologische Erkenntnis der Reformation, dass der Mensch vor Gott nicht durch Werke gerecht



24

werden kann, sondern allein durch den Glauben, wurde als Befreiung erlebt von der kirchlichen
Bevormundung durch die spatmittelalterliche BuBpraxis und einem Leben in Angst um das
eigene Seelenheil. Die theologische Entdeckung der Bedeutung des Glaubens fiihrte aber auch
im Protestantismus nicht zu einer Infragestellung der Dominanz der Theologie in Fragen des
Glaubens. Zwar gab es immer wieder Bewegungen wie die Tduferbewegung oder spéter den
Pietismus, die die Bibel als Wort Gottes lasen und sich unter Berufung auf die Bibel gegen die
Bevormundung durch die Theologie wehrten. Doch fiir die Gewihrleistung des Zusammenhalts
und der Einheit der protestantischen Kirchen blieb die Theologie unverzichtbar. So folgte auf
die Reformation die altprotestantische Orthodoxie und somit die Riickkehr zu einem an

Aristoteles geschulten scholastischen Denken.

Ich erwéhnte Charles Taylor, der in seinem Buch ,,Ein sékulares Zeitalter* die Entwicklungen
nachzeichnet, die zur heutigen sékularen Situation gefiihrt haben, in welcher der Glaube keine
Selbstverstédndlichkeit mehr ist, sondern zu einer Option unter mehreren Moglichkeiten
geworden ist. Wie Taylor verdeutlicht, sind die Weichen hierfiir lange vor Beginn der Neuzeit
gestellt worden in den Jahrhunderten, als der Glaube noch eine unhinterfragte
Selbstverstindlichkeit gewesen ist. Besonders die Reformation hat dabei eine Rolle gespielt.
Wenn die vorstehenden Uberlegungen zutreffen, dann ist auch die Theologisierung des
christlichen Glaubens ein wesentlicher Faktor gewesen, der hier in Rechnung zu stellen ist.
Begegnet doch in der Theologie bereits jene Art des lebensweltentkoppelten Denkens, das
spéter die Aufkldrung der Moderne kennzeichnen wird. Bei oberflachlicher Betrachtung kann
es zwar so scheinen, als ob das genaue Gegenteil der Fall ist, da doch die Theologie sich den
christlichen Glauben und das Wort Gottes vorgegeben sein ldsst. Doch tatsdchlich rezipiert sie,
wie gesagt, die biblischen Texte gar nicht als Wort Gottes, sondern urteilspraformiert als Belege

und Argumente fiir theologische Urteile {iber die ,,Wirklichkeit®.

Genau damit aber macht sie sich und den christlichen Glauben, fiir den sie zu sprechen
beansprucht, angreifbar fiir Kritik, ndmlich in Gestalt der Frage, ob das, was sie unter Berufung
auf biblische Texte als Wirklichkeit behauptet wie zum Beispiel die Auferstehung oder die
Gottessohnschaft Jesu Christi, tatsdchlich Wirklichkeit ist. Von dieser Frage ist es nicht weit bis
zu der grundsétzlichen Frage, ob die Bibel denn ,,wirklich® Wort Gottes ist und somit die
Autoritét hat, mit der die Theologie sie in Anspruch nimmt, eine Frage, die Spinoza spéter in
seinem ,, Tractatus theologico-politicus* kritisch erdrtern und negativ beantworten wird. Das

Spannungsverhiltnis zwischen Theologie und Glauben ldsst sich anhand der Alternative



25

zwischen ,Behaupten‘ und ,Bezeugen‘ verdeutlichen. Das Wort Gottes kann in seinem
lebenswelterschlieBenden Charakter nur bezeugt werden, so, wie das mit folgendem Satz aus
der Barmer Theologischen Erkldrung geschieht: ,,JJesus Christus ist das eine Wort Gottes, auf
das wir zu horen, dem wir im Leben und im Sterben zu vertrauen und zu gehorchen haben.*
Alles wird falsch, wenn man diesen Satz in eine Behauptung des Inhalts ummiinzt, dass Jesus

Christus das eine Wort Gottes ist.

Vor allem aber begegnet in der Theologie bereits das Dogma, dass Erkenntnis die sprachliche
Form des Urteils hat. Gerade die Anselmsche Formel ,.,fides quaerens intellectum* weist in
diese Richtung. Die Erkenntnis liegt hiernach nicht im Glauben. Vielmehr sucht der Glaube
Erkenntnis im urteilenden Denken, bei Anselm in der Gestalt eines Gottesbeweises. Die
Religionskritik der Aufklidrung konnte daher mit guten Griinden der Auffassung sein, dass sie
mit der Widerlegung der Gottesbeweise und tliberhaupt der christlichen Metaphysik auch den
christlichen Glauben widerlegt hat, ndmlich durch den Nachweis, dass die Erkenntnis, nach der

dieser gemal} der Anselmschen Formel strebt, keine Erkenntnis, sondern Irrtum ist.

Die Theologie hat also mafigeblich dazu beigetragen, dass die Bibel ihren Charakter als Wort
Gottes verloren hat, ndmlich indem sie biblische Texte in Urteile tiber die Wirklichkeit iiberfiihrt
hat. Die Folge dieses Verlustes ist, dass Gott seine Stellung einbiif3t als die Instanz, der die
Menschen ihr In-der-Welt-Sein verdanken. Das, was an seine Stelle tritt, ergibt sich aus der
Konstellation, die zum Verlust des Wortes Gottes fiihrt. Es sind die Menschen, die sich in der
Sprache des Urteils tiber die Wirklichkeit verstdndigen, und so wird nun anstelle Gottes die
soziale Welt der Menschen zu der Instanz, iiber die das In-der-Welt-Sein vermittelt ist. War die
theologische Verstindigung liber Gott dadurch charakterisiert, dass sie sich die Bibel aufgrund
ihrer Autoritét als Wort Gottes vorgegeben sein lieB3, so entfillt nun diese Vorgabe mit der Folge,
dass Gott zum Gegenstand philosophischer Verstdndigungsbemiihungen wird. Die Theologie
wird von der Religionsphilosophie beerbt. Uberhaupt hért die Philosophie auf, ancilla
theologiae zu sein. Sie iibernimmt von der Theologie die Aufgabe, die Wirklichkeit im Urteil
sicherzustellen. Damit riickt sie in die dominante Stellung ein, die zuvor die Theologie

innegehabt hat.

Natiirlich war die Entwicklung, die zur Sdkularisierung gefiihrt hat, weitaus vielschichtiger und
komplizierter, als es nach dieser komprimierten Darstellung der Rolle der Theologie erscheinen

konnte. Sie ldsst sich nicht allein aus der Theologisierung des christlichen Glaubens ableiten.



26

Wer sich diesbeziiglich kundig machen will, der sei, wie gesagt, auf das Buch ,,Ein sékulares
Zeitalter von Charles Taylor verwiesen. Was ich mit meinen Ausfiihrungen zeigen will, ist,
dass man im Blick auf das Versténdnis dieser Entwicklung die Theologisierung des christlichen
Glaubens nicht auller Acht lassen darf. Es hat eine gewisse Folgerichtigkeit, dass die
Uberfiihrung des Glaubens in die Sprache des Urteils zu dessen Aufldsung fiihrt. Auf der einen
Seite hat die Theologisierung des Glaubens iiber Jahrhunderte Schutz vor Kritik von Seiten
einer frei flottierenden urteilenden Vernunft geboten, ndmlich indem die Vernunft an die
Vorgabe des Glaubens gebunden wurde. Auf der anderen Seite hat sie aus dem Glauben eine
Wirklichkeitsiiberzeugung gemacht mit der Folge, dass die Bedeutung der Bibel als Wort Gottes
unterminiert worden ist, und sie hat ihn dadurch angreifbar gemacht fiir die philosophische

Religionskritik.

Die Aufkldrung der Moderne iibernimmt von der Theologie die Auffassung, dass Erkenntnis
die sprachliche Form des Urteils hat, mitsamt ihren Folgen in Gestalt der Verdringung der
Lebenswelten aus dem Bereich der Erkenntnis. Kirche und Theologie wurden dadurch in eine
tiefe Krise gestiirzt, da dies auch die Lebenswelt des christlichen Glaubens betraf. Der
,Kirchenglaube® schien einer blofen Fiktion anzuhéngen. In dieser Situation blieben nur drei
Moglichkeiten, um den christlichen Glauben irgendwie zu retten. Entweder musste er in die
urteilende Vernunft iiberfiihrt und mit deren Mitteln begriindet werden. In dieser Hinsicht hat
die Kantische Religionsphilosophie einen nicht unerheblichen Einfluss auf die Theologie
ausgetiibt. Oder der Glaube musste mit der Tatsachenwelt des Urteilsrealismus kompatibel
gemacht werden. Beispielhaft hierfiir sind die erwéhnten Bemiihungen, die Vereinbarkeit von
christlichem Schopfungsglauben und naturwissenschaftlicher Erkenntnis zu erweisen. Ein
anderes Beispiel ist das Insistieren auf der Historizitdt der Auferstehung Jesu Christi, wie sie in
der evangelischen Theologie von Wolfhart Pannenberg vertreten worden ist. Oder der Glaube
musste in die menschliche Subjektivitit projiziert werden. Denn in der Tatsachenwelt des
Urteilsrealismus kommt zwar Gott nicht vor, wohl aber der Glaube an Gott. Dieser ist moglicher
Gegenstand von Erkenntnis. So wird die Lebenswelt des Glaubens zur subjektiv erlebten Welt
der Glaubenden. In diese Richtung sind die Weichen durch Friedrich Schleiermacher gestellt
worden, der die Lebenswelt des Glaubens ins Gefiihl bzw. Selbstbewusstsein verlegt. In diese
Richtung gehen auch heutige Versuche, den christlichen Glauben als Religion und Religion als
eine Deutung von subjektiven Gefiihlszustdnden und Erfahrungen zu begreifen. Ich erinnere an

die Auffassungen von Religion bei Charles Taylor und Hans Joas.



27

Wir sind nicht auf die Alternative zwischen philosophischer Intellektualisierung,
Objektivierung und Subjektivierung des Glaubens festgelegt. Sie kann iiberwunden werden,
wenn der Exklusivanspruchs fiir die Erkenntnis des urteilenden Denkens der Kritik unterzogen
und die Lebenswelt als eigentliche Quelle aller Erkenntnis rehabilitiert wird. Wie ich zu zeigen
versucht habe, ldsst sich dann vielleicht auch der Rede vom Wort Gottes ein verniinftiger Sinn
abgewinnen, vielleicht sogar einer Wort-Gottes-Theologie. Innerhalb der evangelischen
Theologie ist es vor allem Karl Barth gewesen, der begriffen hat, dass es bei einer solchen
Theologie nicht um Urteile iiber Gott auf biblischer Grundlage geht, sondern um eine Lektiire
und Auslegung der Schrift im Sinne einer Einweisung in die Lebenswelt. Die Situation der
heutigen evangelischen Theologie stellt sich nach meiner Wahrnehmung ziemlich
uniibersichtlich dar. Das betrifft nicht die exegetischen und historischen Disziplinen, die es
vergleichsweise leicht haben, sich an den iiblichen wissenschaftlichen Standards auszurichten,
wie sie auch auflerhalb der Theologie gelten. Schwierig und uniibersichtlich ist die Situation
der Systematischen Theologie, also der Dogmatik und Ethik. Besonders in der evangelischen
Ethik gibt es, soweit ich sehe, keinerlei Verstindigung, geschweige denn einen Konsens in
Bezug auf ein Minimum von Kriterien, denen eine Stellungnahme zu einem ethischen Problem

geniigen muss, um als Stellungnahme aus Sicht einer evangelischen Ethik gelten zu kdnnen.

Wir werden in der ndchsten Vorlesung auf die Frage nach der Moglichkeit und dem Sinn einer
christlichen und insbesondere evangelischen Ethik weiterverfolgen und vielleicht auch einer
Antwort ndherbringen. Heute ist es darum gegangen, den Problemhorizont abzustecken,

innerhalb dessen wir uns bei dieser Frage befinden.



