
1 
 

Johannes Fischer 

 

Neunte Vorlesung über Ethik: Christliche Ethik, Teil I: Die Lebenswelt des christlichen 

Glaubens; das christliche Ethos; die christliche Theologie und ihr ambivalentes 

Verhältnis zum christlichen Glauben 

 

Einleitung 

Die achte Vorlesung hat sich mit dem Thema ‚Vernunft‘ befasst. Sie schloss an die 

Ausführungen der siebten Vorlesung über Tugenden an, insofern es um die Einsicht ging, dass 

auch Vernunft als dasjenige, womit es die Tugend der Vernünftigkeit zu tun hat, ein Phänomen 

der Lebenswelt ist, darin vergleichbar Phänomenen wie Großzügigkeit oder Güte. Das Wort 

‚Vernunft‘ artikuliert etwas, das erlebt wird, nämlich in der Art, wie Menschen urteilen. Das 

gilt übrigens auch für Urteile, die wir in Texten lesen. Wenn wir geschriebene Sätze als Urteile 

lesen, dann lesen wir sie so, wie wenn sie mit einem Anspruch auf Wahrheit geäußert würden, 

und je nachdem, wie es mit ihrer Wahrheit oder Falschheit steht, begegnet in ihnen Vernunft 

oder Unvernunft. Sie erinnern sich vielleicht an das Beispiel des geschriebenen Satzes ‚In 

diesem Raum ist das Rauchen verboten‘, der sowohl als Urteil als auch als Verbot gelesen 

werden kann, was in geschriebener Form dadurch kenntlich gemacht wird, dass an seinem Ende 

entweder ein Punkt oder ein Ausrufezeichen steht. Ihn so oder anders zu lesen heißt, ihn sich 

als entsprechende Äußerung vorzustellen. Die Tatsache, dass Vernunft etwas ist, das erlebt wird, 

macht verständlich, dass und warum in sie Vertrauen gesetzt werden kann, nämlich von denen, 

die sich von der lebensweltübergreifenden Verständigung in der Sprache des Urteils eine 

verträgliche Ordnung und Gestaltung des menschlichen Zusammenlebens erhoffen. Die Tugend 

der Vernünftigkeit ist wie Tugenden überhaupt eine Eigenschaft der sozialen Welt, die auf 

Anerkennung beruht. Wo immer im Urteilsverhalten eines Menschen Vernunft erlebt wird, da 

erkennen wir diese Verhaltenseigentümlichkeit als eine Eigentümlichkeit der betreffenden 

Person an, indem wir von ihr sagen, dass sie vernünftig ist. 

 

In einem zweiten Teil über Vernunft und Unvernunft in der Ethik wurden noch einmal Irrtümer 

zusammengestellt, die das ethische Denken in eine falsche Richtung lenken und auf die wir in 

den vorangegangenen Vorlesungen gestoßen sind, angefangen beim Urteilsrealismus bis hin zu 

der Meinung, dass das moralische Handeln der Moral – anstatt der Lebenswelt – verpflichtet 

ist. Ein dritter Teil befasste sich kritisch mit der Auffassung, dass der Mensch ein Vernunftwesen 

ist. Auf ihr basiert der Überlegenheitsanspruch des Westens gegenüber Kulturen, die Vernunft 



2 
 

im Sinne lebensweltübergreifender Verständigung in der Sprache des Urteils nicht kennen, 

sondern durch geschlossene, narrativ strukturierte Lebenswelten charakterisiert sind. Wenn der 

Mensch ein Vernunftwesen ist, dann ist das Menschsein in diesen Kulturen defizitär. Das hat 

die Abwertung von Menschen aus solchen Kulturen zur Folge aufgrund ihrer vermeintlichen 

kulturellen und geistigen Rückständigkeit. Es dürfte kein Zufall sein, dass im 18. und 19. 

Jahrhundert Kolonialismus und Sklaverei zeitlich zusammenfallen mit der Aufklärung der 

Moderne, und bei Aufklärern wie Immanuel Kant und David Hume finden sich entsprechende 

Urteile über Menschen anderer Kulturen, die deren vermeintliche Minderbegabung hinsichtlich 

der Vernunft mit ihrer Rasse in Zusammenhang bringen. Der Schlussteil der letzten Vorlesung 

befasst sich mit der politischen Vernunft und den Gefährdungen, denen sie heute ausgesetzt ist, 

sowie mit der Frage, worin politischer Realismus besteht in unsicheren Zeiten, wie wir sie heute 

erleben.  

 

Alle bisherigen Vorlesungen waren überschrieben mit „Vorlesung über Ethik“. Dabei wurde als 

selbstverständlich vorausgesetzt, dass Ethik eine säkulare Disziplin ist. Nun gibt es an 

deutschen Universitäten allerdings auch Lehrstühle für eine andere Art von Ethik, für die 

Bezeichnungen wie ‚theologische Ethik‘, ‚christliche Ethik‘, ‚evangelische Ethik‘ oder 

katholische Moraltheologie in Gebrauch sind. Ich selbst habe während meiner beruflichen Zeit 

einen Lehrstuhl für theologische Ethik versehen. Es ist nicht unumstritten, ob es diese Art von 

Ethik überhaupt gibt und ob sich diesen Bezeichnungen ein vernünftiger Sinn abgewinnen lässt. 

Nach meiner Erfahrung ist die Mehrzahl der philosophischen Ethikerinnen und Ethiker der 

Überzeugung, dass dies nicht der Fall ist und dass es Ethik nur als philosophische Disziplin 

gibt. Eine religiöse bzw. religiös gebundene Ethik ist nach dieser Sicht ein Ding der 

Unmöglichkeit.  

 

In der Tat: Angesichts des säkularen Ursprungs der Ethik, der mit der Entstehung der Sprache 

des Urteils als der Sprache von Philosophie und Wissenschaft zusammenfällt, ist es 

erklärungsbedürftig, wie eine christliche oder theologische Ethik möglich sein und wozu sie 

gut sein soll. Warum soll man sich über ein lebensweltinternes Ethos wie das christliche in der 

lebensweltübergreifenden Sprache des Urteils verständigen? Was diejenigen betrifft, die an der 

Lebenswelt des christlichen Glaubens und an deren Ethos teilhaben, so können sie sich in der 

Sprache dieses Ethos über dieses Ethos verständigen, ganz so, wie im Neuen Testament Paulus 

dies mit den Adressaten seiner Briefe tut: „Wenn wir im Geiste leben, so lasst uns auch im 

Geiste wandeln. Lasst uns nicht nach eitler Ehre trachten, einander nicht herausfordern und 



3 
 

beneiden.“ (Gal 5,25f) So schreibt jemand, der sich mit seinen Lesern in derselben Lebenswelt 

verbunden weiß und mit ihnen am selben Ethos teilhat. Warum soll diese Art der Verständigung 

nicht auch heute möglich sein, zum Beispiel in der innerkirchlich geführten Debatte über 

Gewaltlosigkeit und Pazifismus in Anbetracht der Zeitenwende in der Sicherheitspolitik: „Jesus 

hat uns in der Bergpredigt Gewaltverzicht und Feindesliebe geboten. So lasst uns an seinem 

Gebot festhalten, auch wenn die öffentliche Meinung sich dramatisch in Richtung militärischer 

Aufrüstung gedreht hat!“ Was andererseits diejenigen betrifft, denen die christliche Lebenswelt 

und deren Ethos fremd sind: Warum sollten sie sich mit Christen über dieses Ethos anstatt über 

eine gemeinsame, Christen und Nichtchristen verbindende säkulare Moral verständigen? 

Welchen Sinn also soll eine christliche Ethik haben? In der Bibel jedenfalls findet sich nirgends 

eine Ethik, auch wenn dies durch Buchtitel wie „Ethik des Neuen Testaments“1 nahegelegt wird. 

Denn die Bibel kennt die Sprache des Urteils nicht. Dort finden sich lediglich unterschiedliche 

Gestalten eines religiösen Ethos. 

 

In der heutigen und der nächsten Vorlesung will ich mich mit dieser Frage nach dem Sinn und 

der Gestalt einer christlichen Ethik befassen. Dazu müssen eine Reihe von Vorfragen geklärt 

werden, und in der heutigen neunten Vorlesung werde ich mich mit nichts anderem als diesen 

Vorfragen befassen. Allen bisherigen Vorlesungen ist gemeinsam gewesen, dass sie das 

Phänomen des Ethischen von der Lebenswelt im Sinne der Welt, wie sie erlebt wird, her in den 

Blick genommen und verständlich zu machen versucht haben. Von dieser Zugangsweise will 

ich mich auch bei den letzten beiden Vorlesungen dieser Vorlesungsreihe leiten lassen. Der erste 

Teil der heutigen Vorlesung ist daher der Frage gewidmet, worin eigentlich das Spezifische der 

Lebenswelt besteht, der das christliche Ethos zugehört. Ich nenne diese Lebenswelt 

‚Lebenswelt des christlichen Glaubens‘. Ich tue dies um klarzustellen, dass es entgegen einer 

verbreiteten Meinung beim christlichen Glauben nicht um etwas bloß Subjektives geht, sei dies 

eine Überzeugung, eine Einstellung oder ein Gefühl, sondern dass es um die Teilhabe an einer 

Lebenswelt geht.  

 

Der erste Teil befasst sich also mit der Eigenart dieser Lebenswelt. Ich will dabei verdeutlichen, 

dass der Unterschied zwischen der Lebenswelt des christlichen Glaubens und einer säkularen 

Lebenswelt in der Art des In-der-Welt-Seins derer liegt, die an diesen Lebenswelten teilhaben. 

Menschen, die an der Lebenswelt des christlichen Glaubens teilhaben, verdanken und danken 

ihr Sein in dieser Lebenswelt Gott. Was man christliche Frömmigkeit nennt, ist in allen seinen 

 
1 Wolfgang Schrage, Ethik des Neuen Testaments, 1985. 



4 
 

Facetten durch diesen Umstand bestimmt und geprägt. Das betrifft insbesondere den 

responsiven Charakter dieser Frömmigkeit. Das Ethos dieser Lebenswelt besteht 

dementsprechend in Gottes Gebot als Einweisung in diese Lebenswelt. Für heutige Ohren klingt 

das nach Heteronomie. Doch wie ich verdeutlichen werde, gehen solche Assoziationen fehl, 

weil sie dieses Ethos nicht von der Lebenswelt her begreifen, der es zugehört, sondern nach den 

Maßstäben der säkularen Welt begreifen, die aus der Aufklärung der Moderne hervorgegangen 

ist und in der die Instanz, durch die das In-der-Welt-Sein vermittelt ist, eine andere ist. 

 

Was nun zweitens die Frage betrifft, wie dieses Ethos zum Gegenstand des urteilenden Denkens 

in Gestalt einer christlichen Ethik werden konnte, so steht sie in dem umfassenderen 

Zusammenhang der Frage, wie die Lebenswelt des christlichen Glaubens zum Gegenstand des 

urteilenden Denkens in Gestalt der christlichen Theologie werden konnte. Wozu braucht es 

Theologie? Ich werde mich im letzten Teil der heutigen Vorlesung mit dieser Frage befassen. 

Ich will dabei verdeutlichen, dass das Verhältnis von Glaube und Theologie alles andere als 

spannungsfrei ist, ja, dass bereits in der mittelalterlichen Theologie diejenige Art von 

lebensweltentkoppelter Vernunft begegnet, die dann in der Aufklärung der Moderne in die 

Kritik des bloßen „Kirchenglaubens“ umschlägt. Die Folge ist eine tiefe Krise von Glauben und 

Theologie, die bis in die Gegenwart andauert. Das ist die Situation, in der wir heute nach der 

Möglichkeit und dem Sinn einer christlichen Ethik fragen. Wir werden diese Frage in der 

heutigen Vorlesung nicht beantworten. Heute geht es lediglich darum, den Problemhorizont 

abzustecken, innerhalb dessen diese Frage lokalisiert ist.  

 

Zur Rede vom Christentum als Religion 

Ich will beginnen mit einer Bemerkung zur Verwendung der Worte ‚Religion‘ und ‚religiös‘, da 

ich diese Worte im Folgenden des Öfteren gebrauche. Ich verwende sie im Sinne des 

Urteilsnominalismus. Das Urteil „Das Christentum ist eine Religion“ konstatiert hiernach keine 

das Christentum betreffende Tatsache, sondern es sagt etwas darüber aus, wie vom Christentum 

zu sprechen ist: „Das Christentum fällt unter die Bezeichnung ‚Religion‘“. Es fällt so 

verstanden unter dieselbe Bezeichnung wie der Islam, der Hinduismus, das Judentum usw. 

Natürlich gibt es Ähnlichkeiten oder Gemeinsamkeiten zwischen Christentum, Judentum, Islam 

und Hinduismus, die es begründen, sie unter dieselbe Bezeichnung zu fassen. Aber diese 

bestehen nicht darin, dass sie Religion sind. Das wäre die urteilsrealistische Redeweise, die das 

Wort ‚Religion‘ als ein Prädikat auffasst, das intensional einen Begriff und extensional eine 

Klasse beinhaltet, eben die Klasse der Religionen. Danach gibt es Religion als eine Entität, 



5 
 

nämlich als das, worauf sich der Begriff Religion bezieht. Nach dieser Auffassung besagt das 

Urteil „Das Christentum ist eine Religion“: Urteile, die in Bezug auf die Religion bzw. 

Religionen wahr sind, sind auch für das Christentum wahr. Auf diese Weise wird das 

Christentum zu einem Fall von Religion. Um es zu verstehen, muss man verstehen, was 

Religion ist. Eine christliche Ethik wäre hiernach ein Fall von religiöser Ethik und müsste als 

solcher begreiflich gemacht werden. 

 

Von der Problematik des Urteilsrealismus war in den vorangegangenen Vorlesungen des 

Öfteren die Rede. Er birgt die Gefahr in sich, zu begrifflicher Willkür zu verleiten. Denn ob 

etwas ein Fall von Religion ist und ob dazu zum Beispiel auch schon das erhebende Gefühl bei 

einem Waldspaziergang gehört, hängt von dem zugrunde gelegten Begriff von Religion ab. 

Dieser aber lässt sich nicht empirisch überprüfen, da Religion als solche nirgendwo empirisch 

anzutreffen ist. Empirisch gegeben ist immer nur das, was der realistischen Auffassung als Fall 

von Religion gilt, also das Christentum, der Islam und vielleicht auch Waldspaziergänge mit 

erhebenden Gefühlen usw. Jeder Versuch, hieraus einen Begriff der Religion 

herauszudestillieren, der sich auf die Realität bezieht, von der all dies eine Fall ist, scheitert 

daran, dass dazu eine Vorentscheidung getroffen werden muss, was als Ausgangsmaterial für 

dieses Destillat berücksichtigt, also als Fall von Religion in Betracht gezogen werden soll. 

Gehören Waldspaziergänge dazu oder gehören sie nicht dazu? So hängt alles von der 

begrifflichen Vorentscheidung des Betrachters ab, was bedeutet, dass lediglich hypothetische, 

aber keine kategorischen Urteile möglich sind: Wenn der Begriff der Religion weit gefasst wird, 

dann sind auch Waldspaziergänge mit erhebenden Gefühlen Religion, wenn er eng gefasst wird, 

dann sind sie es nicht.  

 

Ein Beispiel für die Konfusionen, in die der Urteilsrealismus im Fall der Religion verstrickt, ist 

die Debatte, die die sechste Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung der Evangelischen Kirche in 

Deutschland (EKD) ausgelöst hat. Kritisiert wurde, dass deren Resultat, nämlich dass die 

Religion in der bundesrepublikanischen Gesellschaft im Schwinden ist, durch einen zu 

kirchennahen Begriff von Religion präjudiziert gewesen sei.2 Würde man den Begriff weiter 

fassen und auch Waldspaziergänge mit erhebenden Gefühlen einbeziehen, könne keine Rede 

davon sein, dass die Religion verschwinde, im Gegenteil. Die Kirche solle sich daher 

dahingehend reformieren, dass sie auch die kirchenferne individualisierte Religion erreicht und 

 
2 Kristin Merle, Reiner Anselm, Uta Pohl-Patalong, Wie hältst du’s mit der Religiosität? Eine kritische 
Perspektive auf die soeben erschienene Überblicksdarstellung der KMU VI, 
https://zeitzeichen.net/node/10806 



6 
 

in ihre Angebote integriert. Ein anderes Beispiel für die begriffliche Willkür, zu der der 

urteilsrealistische Gebrauch des Wortes ‚Religion‘ verführt, ist die Unterscheidung zwischen 

wahrer und falscher Religion, die bei Hans Küng und seinen Schülern verbreitet ist. Die wahre 

Religion ist hiernach gut. Alles Abgründige in den empirischen Religionen kann daher der 

Religion keinen Kratzer zufügen; denn es ist lediglich Manifestation von falscher Religion. Auf 

diese Weise wird eine Idealisierung der Religion und der Religionen betrieben, die die tiefe 

Ambivalenz der empirischen, geschichtlichen Religionen nicht wahrhaben will. 

 

Wir werden an späterer Stelle in dieser Vorlesung noch einmal auf die Religionsproblematik 

zurückkommen. Die urteilsrealistische Sicht des Christentums als eines Falles von Religion ist 

Folge der Weichenstellung der Aufklärung der Moderne mit ihrer Verdrängung der 

Lebenswelten aus dem Bereich des Erkennbaren. Diese führt zur Verlagerung des christlichen 

Glaubens in die Subjektivität, ins Gefühl. Denn in der Tatsachenwelt der urteilenden Vernunft 

kommt Gott nirgends vor. Aber es ist in dieser Welt doch eine Tatsache, dass Menschen ein 

„Gefühl der Fülle“3 (Charles Taylor) erleben oder „Erfahrungen der Selbsttranszendenz“4 (Hans 

Joas) machen in Gestalt des Ergriffenseins von etwas, das jenseits des eigenen Selbst liegt. Zum 

Beispiel kann ein Spaziergang5 mit einer solchen Erfahrung verbunden sein. Solche 

Erfahrungen können unterschiedlich gedeutet werden. Atheisten deuten sie psychologisch, 

Gläubige deuten sie religiös. Religion besteht also in einer bestimmten Art der Deutung solcher 

Erfahrungen. Die Vielzahl der Religionen hat ihre Erklärung darin, dass es eine Vielzahl von 

Deutungen dieser Art gibt, die sich wie die psychologische Deutung des Atheisten sämtlich auf 

dieselbe Art von Erfahrung, nämlich auf solche Erfahrungen der Fülle oder Selbsttranszendenz 

beziehen. Die Vielzahl der Deutungen tritt also an die Stelle einer Vielzahl von Lebenswelten. 

Auch der christliche Glaube besteht nach dieser Sicht nicht in der Teilhabe an einer Lebenswelt, 

die das gewöhnliche Leben zum Beispiel in Familie und Beruf ebenso umfasst wie 

außergewöhnliche Widerfahrnisse des Ergriffenseins, sondern in einer Deutung von 

Erfahrungen der letzteren Art. Hans Joas wendet sich gegen die These einer fortschreitenden 

Säkularisierung im Sinne eines Verlustes der Bedeutung von Religion. Wie er geltend macht, 

mag das für Europa stimmen, aber nicht im globalen Horizont. Wie immer es sich damit verhält: 

Seine Religionstheorie ist ein Beispiel für eine Säkularisierung im Verständnis des christlichen 

Glaubens, insofern dieser nicht von der Lebenswelt her verstanden wird, an der er teil gibt, 

 
3 Charles Taylor, Ein säkulares Zeitalter, Frankfurt 2009, 18. 
4 Hans Joas, Warum Kirche? Selbstoptimierung der Glaubensgemeinschaft, Freiburg 2022, 79.  
5 Taylor, aaO. 19, Joas, aaO. 80. 



7 
 

sondern in die Subjektivität verlegt und an einer Erfahrung festgemacht wird, die Christen 

ebenso wie Nichtchristen machen, nur dass sie diese verschieden deuten.   

 

Die Doppelung im Erleben und die Verbindung von Zeitlichem und Ewigem 

Auch wenn Christentum, Judentum, Islam usw. nicht in der Weise miteinander verbunden sind, 

dass sie Fälle von Religion sind, weisen sie doch Gemeinsamkeiten auf, die es begründen, sie 

unter der Bezeichnung ‚Religion‘ zusammenzufassen. Das betrifft vor allem das Ineinander von 

Zeitlichem und Überzeitlichem bzw. Ewigem, durch das Lebenswelten, die als religiös 

bezeichnet werden können, charakterisiert sind. Diese Struktur ist uns bereits in der siebten 

Vorlesung über Tugenden begegnet, als es um Phänomene wie Güte oder Großzügigkeit ging, 

die als erlebte in einem raumzeitlichen Verhalten in Erscheinung treten, ohne dass sie selbst in 

Raum und Zeit verortet werden können. Ich sagte damals, dass solche Phänomene in der Bibel 

mit Gottes Geist in Verbindung gebracht werden (Gal 5,22; 2. Tim 1,7), der Menschen zu einem 

entsprechenden Verhalten bewegt, und sprach von einer Doppelung im Erleben: In dem, was 

sinnenfällig erlebt wird, nämlich einem entsprechenden Verhalten, wird noch etwas anderes, 

den Sinnen Entzogenes erlebt, nämlich der Geist der Güte, der Liebe etc., in dem zugleich die 

Erklärung liegt für das, was sinnenfällig erlebt wird.  

 

Man versteht das Ineinander von Zeitlichem und Ewigem, das Mythos und Religion 

charakterisiert, wenn man sich klarmacht, dass die Welt ursprünglich erlebte Welt ist. Wie ist in 

einer solchen Welt Vertrauen möglich, zum Beispiel im Hinblick darauf, dass jeden Morgen 

aufs Neue die Sonne aufgeht? Mythos und Religion sind Formen des menschlichen Erlebens 

und Denkens, die solches Vertrauen ermöglichen. Wenn alles, was ist, nur im Erleben gegeben 

ist, dann muss auch das, was den Sonnenaufgang hervorruft, ein Ereignis sein, das erlebt wird. 

Da es eine unendliche Vielzahl zeitlich distinkter Sonnenaufgänge gibt, die alle durch dieses 

selbige Ereignis hervorgerufen sind, kann dieses nicht selbst etwas Zeitliches sein, sondern es 

muss etwas sein, das sich bei jedem Sonnenaufgang identisch wiederholt. Jeden Morgen fährt 

Helios mit seinem Wagen über den Himmel. In jedem Sturm auf hoher See ist der zornige 

Poseidon anwesend. So kommt es zu jener Doppelung im Erleben: Im sinnenfälligen Erleben 

eines zeitlichen Geschehens wird noch etwas anderes, den Sinnen Entzogenes, Überzeitliches 

erlebt, worin die Erklärung für das Erlebte liegt. Ersichtlich unterscheidet sich diese Art der 

Erklärung von einer Kausalerklärung. Wie ich in der zweiten Vorlesung ausgeführt habe, hat 

die Kausalerklärung ihren Ort im urteilenden Denken. Diese Doppelung im Erleben von 

Zeitlichem und Ewigem in ein und demselben Erlebensvorgang wird auseinandergenommen, 



8 
 

wenn das Erleben auf innerweltliche Erfahrungen der Selbsttranszendenz oder der Fülle 

reduziert und Religion als Deutung solcher Erfahrungen aufgefasst wird.   

 

Ersichtlich ist diese Doppelung charakteristisch auch für die Lebenswelt des christlichen und, 

wie man sofort hinzufügen muss, des jüdischen Glaubens, aus dem der christliche 

hervorgegangen ist. Man kann sich dies exemplarisch am Schöpfungspsalm 104 verdeutlichen., 

der schildert, wie im Erleben dessen, was sinnenfällig in der Welt geschieht, die verborgene 

Gegenwart Gottes erlebt wird: „Du lässest Wasser in den Tälern quellen, dass sie zwischen den 

Bergen dahinfließen, dass alle Tiere des Feldes trinken und das Wild seinen Durst lösche. 

Darüber sitzen die Vögel des Himmels und singen unter den Zweigen. Du feuchtest die Berge 

von oben her, du machst das Land voll Früchte, die du schaffest. Du lässest Gras wachsen für 

das Vieh und Saat zu Nutz des Menschen, dass du Brot aus der Erde hervorbringst, dass der 

Wein erfreue des Menschen Herz und sein Antlitz schön werde vom Öl und das Brot des 

Menschen Herz stärke.“ (Psalm 104, 10-15) Auch hier ist es Gottes Geist, durch den Gott in 

seiner Schöpfung gegenwärtig ist und wirkt: „Du sendest deinen Odem <hebräisch 

ruach=Atem, Geist> aus, so werden sie geschaffen, und du machst neu die Gestalt der Erde.“ 

(Psalm 104,30). Ein anderes bekanntes Beispiel, an dem man sich diese Fundiertheit des 

Schöpfungsglaubens im Erleben veranschaulichen kann, ist Paul Gerhards Lied „Geh aus mein 

Herz und suche Freud …“. Wer am Schöpfungsglauben teilhat, erlebt eine andere Welt als der, 

der nicht daran teilhat. Das ist zum Beispiel von Bedeutung im Blick auf die in der Theologie 

geführte Debatte über Schöpfungsglauben und Naturwissenschaft. Beruht diese doch auf der 

Unterstellung, dass es in den biblischen Schöpfungserzählungen und den 

naturwissenschaftlichen Welterklärungstheorien um dieselbe Welt geht, die lediglich 

verschieden erklärt wird. So debattiert man über die Vereinbarkeit oder Unvereinbarkeit dieser 

Erklärungen. 

 

Dass es beim Schöpfungsglauben um etwas anderes als um bloße Welterklärung geht, wird 

deutlich, wenn man auf den Sprecher achtet, der in Psalm 104 zu Wort kommt. Da spricht 

jemand, der sich in der Hinwendung zu dem, den er anruft und dessen verborgene Gegenwart 

in der sinnenfälligen Welt er an sich vorüberziehen lässt, in einer Verfassung intensivster 

Responsivität und Freude befindet, die sich im Lobpreis dessen äußert, den er anruft. Nicht 

anders verhält es sich bei Paul Gerhards erwähnten Lied. Der Schöpfungsglaube hat ausweislich 

seiner Artikulationen offensichtlich etwas zur Antwort Herausforderndes und Belebendes. Wie 

ist das zu verstehen?  



9 
 

 

Bei dem Versuch einer Antwort auf diese Frage muss ich weit ausholen und noch einmal 

zurückkommen auf Überlegungen am Ende der siebten Vorlesung, als es um den 

Zusammenhang von Tugend und Glück ging. Es ging dort um das Glück des Tugendhaften, und 

zwar in Gestalt der Frage, inwiefern die Anerkennung und Achtung, die dieser seitens seiner 

Mitmenschen für seine Tugendhaftigkeit erfährt, glücklich macht. Die Frage führte auf das 

Grundproblem des menschlichen In-der-Welt-Seins. Sie erinnern sich: Im Unterschied zu 

natürlichen Gegenständen, die da sind oder nicht da sind, vorhanden oder nicht vorhanden sind, 

besteht die Seinsweise von menschlichen Personen darin, dass sie anwesend oder abwesend 

sind. Unsere eigene Anwesenheit ist dabei etwas, das immer nur von anderen erlebt werden 

kann. Wir können sie nicht selbst erleben. Wie können wir dann aber ein Bewusstsein von 

unserem eigenen Sein haben? Offenbar nur dadurch, dass uns unsere Anwesenheit durch andere 

zurückgespiegelt wird. Das Problem dabei ist, wie wir in dem, worauf andere sich mit ihren 

Blicken und Verhaltensreaktionen beziehen, uns erkennen können. Müssen wir dazu nicht 

schon ein Bewusstsein von uns selbst haben? Wie gesagt, ist die Klärung dieses Problems von 

grundlegender Bedeutung für das Verständnis unseres In-der-Welt-Seins und unserer 

diesbezüglichen Abhängigkeit und Angewiesenheit in Bezug auf das, was ich die soziale Welt 

nenne. 

 

Ich komme deshalb auf dieses Problem zurück, weil ich einsichtig machen möchte, dass der 

Unterschied zwischen religiösen und säkularen Lebenswelten in der Art des In-der-Welt-Seins 

derer liegt, die an diesen Lebenswelten teilhaben. Menschen, die an der Lebenswelt des 

christlichen Glaubens teilhaben, sind anders in der Welt als säkulare Menschen. Für sie ist Gott 

die Instanz, der sie ihr In-der-Welt-Sein verdanken und danken. Dies erklärt den responsiven 

Charakter von Texten wie Psalm 104 oder Liedern wie dem Lied von Paul Gerhard. Und es 

erklärt die Bedeutung, welche in der christlichen Frömmigkeit Gottes Wort und Gebot 

zukommt, nämlich im Sinne der Einweisung in die Lebenswelt. Der Vorgang, den man 

Säkularisierung nennt, besteht so gesehen darin, dass die Instanz, der die Menschen ihr In-der-

Welt-Sein verdanken, eine andere wird und an die Stelle Gottes die soziale Welt des Menschen 

tritt. Wir werden darauf noch zurückkommen. Zunächst geht es darum zu verstehen, was genau 

mit dem Ausdruck ‚In-der-Welt-Sein‘ gemeint ist und wie es dazu kommt, dass Menschen an 

einer Lebenswelt teilhaben.  

 

 



10 
 

In-der-Welt-Sein 

Ich erinnere zunächst noch einmal das Wichtigste aus den Überlegungen am Ende der siebten 

Vorlesung. Meine These war, dass Selbstbewusstsein nicht angeboren ist, sondern sich im 

sozialen Raum im Lauf der frühkindlichen Entwicklung bildet. Das Baby erlebt die Zuwendung 

seiner Bezugspersonen. Dieses Erleben ist ein Vorgang von höchster Intensität: Strampeln der 

Beinchen, Rudern der Ärmchen, Freudestrahlen, Juchzen usw. Die Bezugspersonen reagieren 

auf dieses Erleben des Babys mit umso intensiverer Zuwendung. Auf diese Weise entwickelt 

sich eine Wechselwirkung zwischen dem Erleben des Babys und dem Erleben der 

Bezugspersonen. Die einzelnen Phasen der Entwicklung, die hieraus resultiert, will ich hier 

nicht noch einmal darstellen. Ich will nur einen Aspekt noch einmal hervorheben, nämlich dass 

das Kleinkind zuerst in der Perspektive seiner Bezugspersonen eine Person ist und dass es nur 

deshalb, weil es dies ist, sich seiner selbst als Person bewusst werden kann, indem es zuerst mit 

dem Namen, mit dem es die Bezugspersonen ansprechen, auf sich Bezug nimmt und dann „ich“ 

sagen lernt. Man könnte daher sagen, dass die Bezugspersonen ihm als Person näher sind als es 

sich selbst. Das Bewusstsein von sich als Person bedeutet nun freilich nicht, dass das Kleinkind 

sich selbst als Person erleben kann, so, wie seine Bezugspersonen es als Person erleben. 

Vielmehr erlebt es sich selbst in der Weise, dass es sich spürt, nämlich unter dem Blick und der 

Zuwendung seiner Bezugspersonen spürt. Was es spürt, ist sein Erleben dieser Zuwendung, das, 

wie gesagt, ein Zustand von großer Lebendigkeit ist. Dieses Urerleben des Kleinkinds, wenn 

die Bezugspersonen sich ihm zuwenden, wiederholt sich in gewisser Weise das ganze Leben 

eines Menschen hindurch. Wir spüren uns unter der Aufmerksamkeit anderer. Daher ist es ein 

natürliches menschliches Bestreben, die Aufmerksamkeit anderer auf sich zu ziehen. Denn das 

Gesagte hat zur Kehrseite, dass Menschen, die sich nicht mehr spüren, den Kontakt mit sich 

verlieren und sich selbst abhandenkommen.  

 

Gegen die These, dass wir uns nur spüren, aber nicht erleben können, könnte vielleicht 

eingewendet werden, dass wir uns doch ständig erleben, zum Beispiel als erfolgreich, 

wertgeschätzt usw. Das trifft in der Tat zu. Auch für solche Eigenschaften gilt, dass wir sie im 

Spiegel der Reaktion unserer Mitmenschen auf uns erleben. Sie sind Inhalt des Wissens, das wir 

von uns haben. Wir erleben uns hier als etwas. Doch geht es bei der Frage, ob wir uns erleben 

können, um etwas anderes, nämlich um unser Bewusstsein von uns. Können wir das, worauf 

wir uns beziehen, wenn wir „Ich“ sagen, erleben? Nach dem Gesagten können wir das nicht. 

Mit der Äußerung des Wortes „Ich“ nimmt ein Sprecher auf sich als Anwesenden im Gegenüber 

zu anderen Anwesenden Bezug. Doch kann er das, worauf er damit Bezug nimmt, nicht erleben, 



11 
 

weil niemand seine eigene Anwesenheit erleben kann. Erleben kann er nur, wie die anderen 

Anwesenden sich mit ihren Blicken und Verhaltensreaktionen auf ihn als Anwesenden 

beziehen, und das kann ihm ein Gefühl für sich selbst vermitteln im Sinne des Ausdrucks ‚sich 

spüren‘.  

 

Wie ich am Ende der siebten Vorlesung ausgeführt habe, wird das Bedürfnis, sich unter der 

Aufmerksamkeit der Mitmenschen zu spüren, zur entscheidenden Antriebskraft sowohl bei der 

Ausbildung sozialer Kompetenzen als auch bei der Entwicklung anderer Fähigkeiten und dem 

Erbringen von Leistungen. Auf welche sozialen Kompetenzen, Fähigkeiten und Leistungen sich 

ein Kind konzentriert, hängt wesentlich davon ab, wofür es die Aufmerksamkeit und 

Anerkennung seiner Bezugspersonen bekommt. Mit der Zeit bedarf es dann keines expliziten 

Lobes mehr, damit es sich spürt. Das Kind weiß sich mit den betreffenden sozialen 

Kompetenzen, Fähigkeiten und Leistungen unter der Anerkennung der Bezugspersonen, und so 

sind es nun diese Kompetenzen, Fähigkeiten und Leistungen selbst, bei denen es sich spürt. So 

werden schon früh wichtige Weichen im Leben eines Menschen gestellt. Irgendwann im Laufe 

ihrer Entwicklung kommt es dann dazu, dass Heranwachsende sich aus der Abhängigkeit von 

der Anerkennung und Beurteilung durch andere lösen, indem sie deren Perspektive auf sich als 

eigene Perspektive auf sich verinnerlichen und sich selbst zur beurteilenden Instanz werden. 

Mit diesem Freiheitsgewinn rückt eine andere Frage in den Vordergrund, nämlich wer sie sein 

und welches Leben sie führen wollen.  

 

So weit die Erinnerung an die Überlegungen am Ende der siebten Vorlesung. Ich will hier noch 

einige wenige Punkte ergänzen, um zu verdeutlichen, wie im Zuge dieser Hineinsozialisation 

des Kleinkinds in die soziale Welt die Welt insgesamt mit Sinn und Bedeutung aufgeladen wird. 

Hineingeboren werden Menschen, wie gesagt, in den sozialen Raum. Sie bringen hierfür eine 

Erlebensdisposition mit, die auf Anwesenheit ausgerichtet ist, nämlich auf die Anwesenheit der 

Bezugspersonen, mit denen sie nach der Geburt in Interaktion treten und dank deren sie sich 

selbst zu Personen entwickeln werden.  

 

Das Erste und Wichtigste, was sie in dieser frühen Phase lernen, ist Vertrauen. Mal sind die 

Bezugspersonen anwesend, mal sind sie abwesend. Was das Baby bzw. Kleinkind hierbei erlebt 

und hierdurch erlernt, das ist, dass es in dem, was sich in dieser Weise ständig sinnenfällig 

verändert, etwas Bleibendes gibt, das den Sinnen entzogen und dennoch als Erlebtes 

gegenwärtig ist, nämlich die Verlässlichkeit der Bezugspersonen. Auf diese Weise bildet sich 



12 
 

Vertrauen. Es geht um eine Schichtung innerhalb der Lebenswelt zwischen dem sinnenfällig 

Erlebten und etwas, dessen verborgene Gegenwart darin miterlebt wird und das im ständigen 

Kommen und Gehen der Erlebnisse bleibend ist und auf dessen Beständigkeit Verlass ist.  

 

Dabei kann das Vertrauen jederzeit erschüttert werden durch gegenläufige Erlebnisse und 

Schicksalsschläge. In solchen Fällen kommt es zu einer Diskrepanz zwischen den beiden 

Ebenen der Schichtung, nämlich zwischen dem sinnenfällig Erlebten und der Tiefenschicht des 

darin Miterlebten, verborgen Gegenwärtigen, auf dessen Beständigkeit das Vertrauen gerichtet 

ist. Diese Diskrepanz wird als Sinnlosigkeit erlebt, insofern das, was da plötzlich in das eigene 

Leben eingebrochen ist, zum Beispiel in Gestalt einer schweren Erkrankung, ohne 

Zusammenhang ist mit dem, auf dessen Hintergrundpräsenz und Verlässlichkeit man vertraut. 

Man kann sich dies an der Hiob-Erzählung verdeutlichen. Sie illustriert zugleich in Gestalt der 

Reden der Freunde Hiobs das menschliche Bestreben, die Diskrepanz zu beseitigen und dem 

Erlebten Sinn abzugewinnen, indem es – in diesem Fall in der Weise des Tun-Ergehen-Modells 

– auf die Tiefenschicht des verborgen Gegenwärtigen zurückgeführt wird, auf die das Vertrauen 

gerichtet ist. Wie sich hieran zeigt, resultiert das Erleben von Sinn oder von Sinnlosigkeit aus 

dem Verhältnis der beiden Ebenen der Schichtung. Das sinnenfällig Erlebte wird als sinnvoll 

erlebt, oder es wirft doch zumindest keine verstörten Sinnfragen auf, wenn es in 

Übereinstimmung ist mit der basalen Ebene der Schichtung, und es wird als sinnlos erlebt, wenn 

es ohne erkennbaren Zusammenhang mit dieser Ebene ist. Diese Ebene kann religiös kodiert 

sein wie in der Hiob-Erzählung. Sie kann aber zum Beispiel auch durch säkulare Ersatzmythen 

und Geschichtsnarrative kodiert sein, von denen her dann das, was in der Welt geschieht, seinen 

Sinn bezieht. Ein Beispiel ist das marxistische Geschichtsnarrativ. 

  

Dass Menschen in den sozialen Raum hinein geboren werden, bedeutet, dass der physische 

Raum als der Raum ins Bewusstsein tritt, in dem die Bezugspersonen anwesend sind. Auch 

dann, wenn diese abwesend sind, ist es doch der Raum, der mit ihrer Anwesenheit verbunden 

ist. Auch dieses frühkindliche Erleben des physischen Raums als Schauplatz erlebter 

Anwesenheit hält sich in gewissem Sinne durch das ganze Leben eines Menschen durch. Die 

Aura, die das Elternhaus auch lange nach dem Tod der Eltern noch ausstrahlt, oder die 

Anmutung, die von den Orten ausgeht, in denen man seine Kindheit und Jugend verbracht hat, 

sind von dieser Art. Auch wenn die Menschen, die sie mit ihrer Anwesenheit erfüllt haben, 

schon lange nicht mehr leben, bleibt doch diese stumme Zeugenschaft. Man kann dies 

verallgemeinern zu der These, dass sich die Beheimatung des Menschen in der Welt, und zwar 



13 
 

auch der natürlichen Welt, über den sozialen Raum vollzieht, zunächst über die Beziehung des 

Kindes zu seinen Bezugspersonen, dann in der ständigen Ausweitung des sozialen Raums um 

Kindergarten, Schule, Universität und Beruf, welche mit einer Ausweitung des physischen 

Raums einhergeht.  

 

Nun erschöpft sich freilich die Bedeutung des physischen Raumes nicht darin, Kulisse für 

soziale Räume zu sein. Die Dinge, die sich in dem Zimmer befinden, in dem ich gerade diese 

Vorlesung schreibe, haben ihre je eigenen Bedeutungen: der Tisch, der Stuhl, der Sessel oder 

der Bücherschrank. Wie kommt diese Bedeutung der Dinge der natürlichen Welt in den 

Horizont des Erlebens eines Menschen? Ersichtlich ist auch dies über den sozialen Raum 

vermittelt, in den Menschen hineingeboren werden. In diesem Raum erleben sie, wie ihre 

Bezugspersonen sich erlebend und handelnd auf Dinge und Ereignisse in der natürlichen Welt 

beziehen. Genaugenommen ist es die Art dieser Bezugnahme, nämlich auf Da-Seiendes bzw. 

Vorhandenes und nicht auf Anwesendes, über die ihnen die natürliche Welt allererst als solche 

erschlossen und in ihrer Unterschiedenheit von der sozialen Welt zu Bewusstsein gebracht wird. 

Das wird sofort klar, wenn man einen Blick in andere Weltgegenden wirft. Erinnert sei an die 

achte Vorlesung, in der davon die Rede war, dass in vielen afrikanischen Ländern Krankheiten 

wie Epilepsie oder Psychosen, die wir der natürlichen Welt zuordnen, als Anwesenheit von 

bösen Geistern erlebt werden. Wer meint, dass der Geisterglaube bloßer Aberglaube ist, da 

epileptische Anfälle und schizophrene Schübe doch ganz offensichtlich Ereignisse der 

natürlichen Welt sind, der verkennt, dass die natürliche Welt, in der er selbst sich orientiert, 

nichts objektiv, d.h. unabhängig von der sozialen Welt Gegebenes ist, sondern dass sie über die 

soziale Welt erschlossen ist, der er selbst zugehört. Er ist in eine andere soziale Welt 

hineinsozialisiert worden als jene Menschen. 

 

Dass die Art, wie die Welt erlebt wird, über den sozialen Raum geformt wird, das gilt schließlich 

auch im Blick auf die Bedeutsamkeit der Dinge und Ereignisse innerhalb der natürlichen Welt, 

also Hinblick darauf, wie und als was sie erlebt werden und welche Relevanz sie für das 

Handeln haben. Auch dies wird erlernt über die Art und Weise, wie die Bezugspersonen sich 

erlebend und handelnd zu den Dingen und Ereignissen der natürlichen Welt verhalten. Im 

Erleben der Begeisterung seiner Bezugspersonen über einen herrlichen Sonnenuntergang erlebt 

das Kind, dass ein solches Naturereignis etwas Herrliches und Begeisterndes ist. Im Erleben 

ihrer Umsicht und Vorsicht im Straßenverkehr erlebt das Kind, dass dieser voller Gefahren ist 

und dass man in ihm auf der Hut sein muss. Im Erleben ihres Umgangs mit Krankheit erlebt 



14 
 

das Kind, dass Krankheit etwas Schlechtes ist, gegen das man etwas tun muss, zum Beispiel, 

indem man einen Arzt aufsucht. In dieser Weise wird im sozialen Raum die Bedeutsamkeit der 

Dinge und Ereignisse der natürlichen Welt für das Erleben des Kindes erschlossen. 

 

Nicht anders verhält es sich mit der Bedeutsamkeit der Ereignisse und Widerfahrnisse in der 

sozialen Welt. Im Erleben der Anteilnahme und des Mitgefühls seiner Bezugspersonen an einem 

Krankenbett erlebt das Kind, dass Kranksein etwas ist, dem man mit Anteilnahme und 

Mitgefühl begegnet. Woher auch sonst sollte es dies wissen? Oder wie anders als durch das 

Verhalten seiner Bezugspersonen sollte es wissen, dass Hilfsbedürftigkeit ein Grund ist, einem 

Menschen zu helfen? Ein Kind erlernt soziales Verhalten im Erleben des Verhaltens seiner 

Bezugspersonen. Dabei geht es nicht bloß um eine Nachahmung dieses Verhaltens. Was es im 

Erleben von deren Verhalten lernt, ist zwar zunächst, wie sie sich in Anbetracht bestimmter 

Situationen und Ereignisse verhalten. Aber über ihr Verhalten erschließt sich ihm zugleich die 

Bedeutung von Situationen wie Hilfsbedürftigkeit oder von Ereignissen wie Krankheit für das 

Verhalten und Handeln. An dieser Bedeutung lernt es sein eigenes Verhalten zu orientieren.  

 

Die Lebenswelt des christlichen Glaubens 

Ich muss es bei diesen Bemerkungen zu der Frage belassen, wie es zum In-der-Welt-Sein von 

Menschen kommt und wie dieses über den sozialen Raum vermittelt ist. Ich komme nun auf 

die Frage zurück, von der wir ausgegangen sind, nämlich auf die Frage nach der Struktur der 

Lebenswelt des christlichen Glaubens. Es ging um den Schöpfungsglauben, genauer um die 

Frage, wie die intensive Responsivität und Freude zu verstehen ist, die seine Artikulationen 

kennzeichnet. Was ich einsichtig machen möchte, ist, dass auch dies von der Grundstruktur des 

menschlichen In-der-Welt-Seins her zu verstehen ist. In der Lebenswelt des jüdischen und, in 

der Folge, des christlichen Glaubens ist Gott das Gegenüber, dem Menschen ihr In-der-Welt-

Sein, also ihr Sein in der jüdischen und der christlichen Lebenswelt, verdanken und danken. 

Wem auch sonst sollten sie dieses Sein verdanken? Unter seinem „Antlitz“ (Psalm 80,4), seiner 

Gegenwart und Zuwendung spüren sie ihre Lebendigkeit, die sich als Responsivität äußert, 

wobei, wie Psalm 104 verdeutlicht, die gesamte Schöpfung aufgrund von Gottes verborgener 

Gegenwart als Raum seiner Zuwendung erlebt wird. Deshalb suchen Menschen die Gegenwart 

Gottes auf, so, wie der Beter des 104. Psalms dies tut, indem er Gott anruft und sich anrufend 

in den Präsenzraum seiner Gegenwart begibt. Sie suchen sie auf, um sich in ihr, wie in Psalm 

104, die Fülle des Lebens zu vergegenwärtigen und darauf in Dankbarkeit zu antworten oder 

um ihre Angst vor Gott zu bringen und Trost zu finden oder um das Vertrauen zu stärken. Die 



15 
 

biblischen Psalmen sind sprachliche Artikulationen solcher Gottesbegegnungen. Ihr Trost liegt 

in der Begegnung selbst, die sie vermitteln, d.h. im Sich-Bergen im Präsenzraum von Gottes 

Gegenwart mit allem, was die Seele bedrückt und ängstigt. Das ist nicht anders als im 

menschlichen Bereich, wenn die Mutter das Kind auf den Arm nimmt und mit ihrer Gegenwart 

tröstet. Es unterscheidet diesen Trost von einer Vertröstung in Gestalt der Versicherung, dass 

alles gut wird. Die Psalmen vertrösten nicht. Sie spenden Trost in Anbetracht der Sinnlosigkeit 

und Abgründigkeit des Lebens. 

 

Es bedarf nach dem Gesagten keiner Erläuterung, dass der Gott der jüdischen und der 

christlichen Lebenswelt personale Züge trägt, was sich in der Rede von Gott als Vater, in 

Vergleichen mit einer tröstenden, fürsorgenden Mutter oder in der Rede von Gottes Liebe, von 

seinem Wort, seinem Gebot oder seinem Handeln niederschlägt. Was ich vorhin von 

menschlichen Bezugspersonen sagte, nämlich dass sie der Person des Kindes näher sind als 

dieses selbst, das gilt nach einem Diktum von Augustin auch von Gott im Verhältnis zu uns 

Menschen: Gott ist uns näher als wir uns selbst. Auch davon sprechen die Psalmen: „Herr, du 

erforschest mich und kennest mich. Ich sitze oder stehe auf, so weißt du es; du verstehst meine 

Gedanken von ferne. … Denn siehe, es ist kein Wort auf meiner Zunge, das du, Herr, nicht 

schon wüsstest …“ (Psalm 139, 1f;4).  

 

Was vom In-der-Welt-Sein insgesamt gilt, nämlich dass es über die soziale Welt vermittelt ist, 

das gilt natürlich auch im Blick auf die Lebenswelt des christlichen Glaubens und die Stellung, 

die Gott darin einnimmt als diejenige Instanz, der die Menschen ihr Sein in dieser Lebenswelt 

verdanken. Menschen werden in diese Welt, in ihre sprachlichen Artikulationen, in ihre 

religiösen Praktiken und in ihre erinnerte Geschichte hineinsozialisiert. Das schließt nicht aus, 

dass auch Menschen, die in eine andere Lebenswelt hineinsozialisiert worden sind, an der 

Lebenswelt des christlichen Glaubens teil gewinnen können, nämlich in Form einer 

„Bekehrung“. Sie besteht in einem Austausch der Instanz, mit der ein Mensch sein In-der-Welt-

Sein verbindet. Augustins Confessiones sind der wohl eindrücklichste Text, der diesen Schritt 

in seiner Radikalität verdeutlicht. Indem er sich in der Anrufung Gottes in den Raum von dessen 

Gegenwart stellt, erzählt Augustin die erinnerte Geschichte seines früheren Lebens neu, 

nämlich als eine Geschichte, in welcher der, den er anruft, auf verborgene Weise gegenwärtig 

war, auch wenn er selbst damals, vor seiner Bekehrung, dafür blind gewesen ist. 

 



16 
 

Ich sprach davon, dass der Sinn und die Bedeutsamkeit von Dingen und Ereignissen und die 

Art und Weise, wie man sich zu ihnen verhält, über den sozialen Raum erschlossen sind, 

nämlich über das Verhalten der Bezugspersonen, das in der kindlichen Sozialisation erlebt wird, 

und dass dies auch die Unterscheidung zwischen natürlicher und sozialer Welt betrifft. Nun ist 

es so, dass Kleinkinder und Heranwachsende das Verhalten ihrer Bezugspersonen sinnenfällig 

erleben. Das verhält sich anders, wenn Menschen ihr In-der-Welt-Sein Gott verdanken, dessen 

Gegenwart ihren Sinnen entzogen ist. Die alles überragende Bedeutung von Gottes Wort und 

Gebot in der Lebenswelt des jüdischen und des christlichen Glaubens hat hierin ihre Erklärung. 

Ist es hier doch Gottes Wort und Gebot, über das die Welt mit ihren Lebensräumen erschlossen 

und den Menschen ihre Stellung darin zugewiesen ist (Gen 1; Psalm 8). Es verleiht Menschen, 

Dingen und Ereignissen Bedeutung, indem es in ein ihnen entsprechendes Leben und Handeln 

einweist. So begriffen resultiert die Bedeutung von Gottes Wort und Gebot aus der spezifischen 

Art des In-der-Welt-Seins von Menschen, die am jüdischen oder am christlichen Glauben 

teilhaben. 

 

Das christliche Ethos 

Nach dem soeben Gesagten ist nun auch klar, wovon man spricht, wenn man im Blick auf die 

Lebenswelt des jüdischen oder des christlichen Glaubens von deren lebensweltinternem ‚Ethos‘ 

spricht. Dieses Ethos besteht in Gottes Gebot. Wie ich bereits in der Einleitung zur heutigen 

Vorlesung andeutete, darf man sich bei diesem Ausdruck den Blick nicht trüben lassen durch 

heutige Assoziationen, die durch Weichenstellungen der Moderne bedingt sind und die die 

Alternative zwischen Autonomie und Heteronomie betreffen. Ist doch bei diesem Ethos der 

Gebietende kein anderer als der, dem der Hörer des Gebots sein In-der-Welt-Sein verdankt, und 

so überträgt sich die freudige Gestimmtheit, mit der dieser Gottes Gegenwart und Zuwendung 

erlebt, auf Gottes Gebot als Manifestation dieser Zuwendung, wie Psalm 119 verdeutlicht (vgl. 

auch Rm 7,22). Um deutlich zu machen, dass die Alternative zwischen Autonomie und 

Heteronomie die Möglichkeiten nicht erschöpft, sondern dass es noch eine dritte Möglichkeit 

gibt, hat man den Ausdruck ‚Theonomie‘ geprägt. Wenn sich diesem Ausdruck ein Sinn 

abgewinnen lässt, dann ist es wohl der hier explizierte. Letztlich geht es bei der Unterscheidung 

von Autonomie, Heteronomie und Theonomie um die Frage, woher Menschen ihr In-der-Welt-

Sein beziehen und welche Wertungen ihnen dabei über ihre Bezugspersonen vermittelt werden. 

Wenn Selbstbestimmung der Höchstwert ist, der mit Anerkennung und Wertschätzung belohnt 

wird, dann kann so etwas wie Gottes Gebot nur als heteronome Zumutung wahrgenommen 

werden, die mit der eigenen Identität unvereinbar ist. 



17 
 

 

Ich sprach bisher in einem Atemzug vom jüdischen und vom christlichen Ethos. Beidem ist 

gemeinsam, dass es in Gottes Gebot besteht. Die Freiheit vom Gesetz im Sinne der paulinischen 

Rechtfertigungslehre besteht nicht in der Außerkraftsetzung von Gottes Gebot. Vielmehr behält 

dieses seine Gültigkeit auch in der Lebenswelt des christlichen Glaubens und ist gemäß Jesu 

Verkündigung zusammengefasst im Doppelgebot der Liebe (Matth 22,17). Die Besonderheit 

des christlichen Ethos ist in etwas anderem begründet, nämlich in der Eigenart der Lebenswelt 

des christlichen Glaubens. Ich sprach davon, dass religiöse Lebenswelten dadurch 

charakterisiert sind, dass sich in ihnen Zeitliches und Ewiges verbinden. Das Besondere der 

Lebenswelt des christlichen Glaubens liegt darin, dass in ihr die Grenze zwischen den Sphären 

des Zeitlichen und des Ewigen durchbrochen wird, nämlich indem der irdische Jesus, der der 

Zeit unterworfen war und gestorben ist, mit seiner Auferstehung zum Christus praesens wird, 

zuerst noch in leiblicher Gestalt für diejenigen, denen er nach den Erzählungen der Evangelien 

als der Auferstandene begegnet ist, und dann durch seine verborgene geistliche Gegenwart 

(Matth 28,20). Theologisch hat man dies mit der Rede von Jesus Christus als Mensch und als 

Gott einzufangen versucht. Diese Verbindung von Zeitlichem und Ewigem in der Person Jesu 

Christi hat im Blick auf das Leben und Wirken des irdischen Jesus bis hin zu dessen Tod und 

Auferstehung die Implikation, dass darin Gott gegenwärtig war und gehandelt hat. Das ist das 

Fundament des christlichen Glaubens.  

 

Dies führt noch einmal zurück zu dem, was ich über Gottes Wort und Gebot gesagt habe. Ich 

sagte, dass dessen fundamentale Bedeutung für das In-der-Welt-Sein im Sinne des jüdischen 

und des christlichen Glaubens darin begründet ist, dass im Unterschied zu menschlichen 

Bezugspersonen, über deren sinnenfälliges Verhalten die Welt erschlossen wird, Gottes 

Gegenwart den Sinnen entzogen ist. Daher ist es sein Wort und Gebot, das die Funktion der 

Einweisung in die Lebenswelt übernimmt. Der irdische Jesus hat demgegenüber unter den 

Menschen gelebt, und die Evangelien erzählen davon, was er verkündet, getan und erlitten hat 

und was ihm widerfahren ist. Dass Gott durch ihn gesprochen und durch ihn und an ihm 

gehandelt hat, zum Beispiel in den Geboten der Bergpredigt oder indem er sich Aussätzigen, 

Kranken und sozial Geächteten zugewandt hat, bedeutet, dass nun sein Leben, Wirken, Sterben 

und Auferstehen in die Funktion des Wortes Gottes einrückt im Sinne der Einweisung in die 

Lebenswelt, also in Bezug darauf, wie zu leben und zu handeln und worauf zu hoffen ist und 

welche Bedeutung die Dinge im menschlichen Zusammenleben haben, sei es die Fürsorge bei 

Krankheit und Not oder die Überwindung von Hass und Gewalt und die Suche nach 



18 
 

Versöhnung. In diesem Sinne wird in der christlichen Verkündigung der irdische Jesus zum 

Wort Gottes. Das Skandalon des christlichen Glaubens liegt darin, dass es ein endlicher, 

leidensfähiger und schmachvoll gekreuzigter Mensch ist, in dem Gott sich den Menschen 

offenbart. Hinzuzufügen bleibt, dass nicht nur der irdische Jesus, sondern auch der Christus 

praesens für das christliche Ethos von Bedeutung ist, wie Mt 25,35ff verdeutlicht, wonach der 

Christus praesens im Hungernden, Kranken, Gefangenen usw. begegnet. Auch dieser Text hat 

für die christliche Diakonie eine bedeutende Rolle gespielt im Sinne der Sensibilisierung für 

jene, die auf der Schattenseite des Lebens stehen. 

 

Wenn das, was die neutestamentlichen Texte von Jesus erzählen, in der beschriebenen Weise 

als Wort Gottes rezipiert wird, dann stellt sich die Frage nicht, ob sich das „wirklich“ ereignet 

hat. Denn dann ist die Wirklichkeit das, wohinein das Erzählte einweist. Das gilt auch in Bezug 

auf die Wunder Jesu, von denen die Evangelien berichten, und in Bezug auf seine Auferstehung. 

Die Wirklichkeit in Gestalt der Lebenswelt des christlichen Glaubens ist durch die Texte 

erschlossen, die von Jesus Christus erzählen. In dieser Weise sind die neutestamentlichen Texte 

bei ihrem kirchlichen Gebrauch durch die Jahrhunderte rezipiert worden. All die Debatten, die 

in der Neuzeit aufbrechen hinsichtlich der Historizität der Wunder und der Auferstehung Jesu, 

ja hinsichtlich der historischen Glaubwürdigkeit der Bibel insgesamt, sind nur möglich 

geworden, weil die Instanz eine andere geworden ist, von der her die Menschen ihr In-der-Welt-

Sein beziehen, mit der Folge, dass die Bibel nun nicht mehr als Wort Gottes rezipiert, sondern 

als ein historischer Text gelesen und erforscht wird.  

 

Ich sagte, dass diese Instanz über die soziale Welt vermittelt ist. In der religiösen Sozialisation 

werden Gott und sein Wort zu dieser Instanz. Das ist innerhalb der sozialen Welt mit einer 

Hochschätzung der Frömmigkeit und eines Lebens in der Nachfolge Jesu verbunden, die zum 

Beispiel in der Heiligenverehrung ihren Ausdruck gefunden hat und die zur Ausbildung einer 

entsprechenden, religiös geprägten, am christlichen Ethos orientierten Identität geführt hat. In 

der Neuzeit setzt eine Entwicklung ein, in deren Verlauf die soziale Welt selbst zu der Instanz 

wird, von der her Menschen ihr In-der-Welt-Sein beziehen. Das ist verbunden damit, dass nun 

andere Dinge, die für das menschliche Zusammenleben wichtig sind, wie Vernunft, Moral und 

menschliches Wohlergehen zu Höchstwerten werden und mit Anerkennung und Achtung 

belohnt werden, was auch hier zur Ausbildung einer entsprechenden, nun säkularen Identität 

führt. Charles Taylor hat diese Entwicklung in seinen beiden Werken „Quellen des Selbst. Die 



19 
 

Entwicklung der neuzeitlichen Identität“6 und „Ein säkulares Zeitalter“7 umfassend 

nachgezeichnet. Er macht darin deutlich, dass entgegen einem naheliegenden 

Selbstmissverständnis der Aufklärung die Entstehung der säkularen Welt nicht allein durch das 

Denken, nämlich durch die Kritik der Metaphysik und durch die Fortschritte der 

Naturwissenschaften herbeigeführt worden ist, sondern durch einen Wandel der Identität, d.h. 

der Dinge, denen Wert und Bedeutung zugemessen wird. Ohne die Hochschätzung der Vernunft 

als des obersten Richters in Fragen, die die Erkenntnis betreffen, hätte es Kant nicht gegeben. 

Man muss nach dem Gesagten hinzuzufügen, dass es ohne den Wechsel in der Instanz, der die 

Menschen ihr In-der-Welt-Sein verdanken, nicht diese Hochschätzung der Vernunft gegeben 

hätte. 

 

Indem in Taylors Untersuchungen die säkulare Welt transparent gemacht wird für die ihr 

zugrundeliegenden Wertungen, wird der objektivistische Schein zerstört, dass sie alternativlos 

die Wirklichkeit ist, ja immer schon gewesen ist, nur dass frühere Zeiten, geblendet durch die 

Religion, hierfür blind gewesen sind. Wie Taylor zu zeigen unternimmt, ist im säkularen 

Zeitalter die Religion zwar zurückgedrängt worden und hat die Selbstverständlichkeit verloren, 

die sie für frühere Jahrhunderte hatte. Sie ist zu einer möglichen Option unter mehreren 

geworden. Aber immerhin ist sie das. Die verbreitete Vorstellung, dass die Säkularisierung ein 

schicksalhafter, irreversibler Vorgang ist, dem die Menschen ausgeliefert sind und bei dem sie 

nur noch sagen können: „Ich bin nun einmal säkular sozialisiert und daher religiös 

unempfänglich“, führt hiernach in die Irre. Die Einsicht, dass es um Alternativen in der Art des 

In-der-Welt-Seins geht und dass diese Alternativen Gegenstand einer Entscheidung sein können 

– ich erwähnte das Beispiel von Augustins Bekehrung –, nimmt diesem Vorgang den Anschein 

des Schicksalhaften. Allerdings besteht die Alternative nicht darin, die säkulare Welt durch eine 

andere Welt zu ersetzen. So schreibt Charles Taylor mit Hochachtung auch von ihren 

Errungenschaften, besonders in Gestalt der Menschenrechte. Es geht vielmehr darum, als 

Christ, d.h. als jemand, der an der Lebenswelt des christlichen Glaubens und an deren Ethos 

teilhat, inmitten der säkularen Welt zu leben. Dietrich Bonhoeffer hat dies mit der Formulierung 

ausgedrückt: „Vor und mit Gott leben wir ohne Gott“, nämlich in einer Welt ohne Gott. Auf 

diese Besonderheit eines Christseins unter säkularen Vorzeichen müssen wir noch 

zurückkommen. Denn hierin liegt in der Gegenwart die besondere Herausforderung für eine 

christliche Ethik. 

 
6 Charles Taylor, Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität, Frankfurt a.M. 1996. 
7 Vgl. Anm. 3. 



20 
 

   

Christliche Theologie und ihr ambivalentes Verhältnis zum christlichen Glauben 

Wir sind auf der Suche nach einer Antwort auf die Frage, welchen Sinn eine christliche Ethik 

macht. Warum soll man sich über ein lebensweltinternes Ethos wie das christliche in der 

lebensweltübergreifenden Sprache des Urteils verständigen? Nun, Faktum ist, dass es an den 

Universitäten Disziplinen gibt, die sich theologische Ethik, christliche Ethik, evangelische 

Ethik oder katholische Moraltheologie nennen. So kann es bei unserer Suche weiterhelfen zu 

fragen, wie es dazu gekommen und welcher Sinn mit der Entstehung dieser Disziplinen 

verbunden worden ist.  

 

Die Frage führt zurück bis zu den Anfängen der christlichen Theologie. Das Christentum ist in 

einer Welt entstanden, die durch die griechische Aufklärung hindurchgegangen ist. Unter den 

frühen Christen gab es solche, die die antike Bildung in sich aufgenommen haben und die sich 

daher vor die Herausforderung gestellt sahen, ihren Glauben mit dieser Bildung in Einklang zu 

bringen. Insbesondere mussten sie sich vor dem Hintergrund der antiken Mythenkritik gegen 

den in gebildeten Kreisen erhobenen Vorwurf verteidigen, dass mit dem christlichen Glauben 

lediglich neue Mythen in die Welt gesetzt werden. In Anknüpfung an das philosophische 

Denken ihrer Zeit versuchten daher die frühchristlichen Apologeten im zweiten Jahrhundert 

unserer Zeitrechnung, die Vernünftigkeit des christlichen Glaubens aufzuzeigen, ja die 

christliche Lehre als die einzig wahre Philosophie zu erweisen.  

 

Damit war die Idee geboren, dass der christliche Glaube gegenüber der urteilenden Vernunft 

ausgewiesen werden muss, ja, dass er zu seiner eigenen Klärung der vernünftigen Reflexion in 

der Sprache des Urteils bedarf, und diese Idee verselbständigte sich und wurde unabhängig von 

den zeitbedingten Erfordernissen der Apologetik gegenüber heidnischer Kritik.  Es ging darum, 

den in der Kirche gelebten Glauben mit den Mitteln des philosophischen Denkens begreiflich 

zu machen und zu systematisieren: Wie muss Gott und wie müssen Mensch und Welt in ihrer 

Beziehung zu Gott begrifflich gedacht werden? Das ist die Frage, die zu beantworten sich die 

Theologie zur Aufgabe machte. Dabei ging es nicht darum, den Glauben auf die Erkenntnis der 

urteilenden Vernunft zu gründen oder ihn gar durch diese zu ersetzen. Vielmehr ließ sich die 

Theologie durch den christlichen Glauben vorgeben, was es theologisch zu durchdenken und 

zu klären galt. Anselm von Canterbury hat dies in dem Satz zusammengefasst: „Neque enim 

quaero intelligere ut credam, sed credo ut intelligam.” (Ich suche nämlich nicht deshalb zu 

erkennen (zu begreifen, zu verstehen), um zu glauben, sondern ich glaube, um zu erkennen (zu 



21 
 

begreifen, zu verstehen).“ Der Glaube geht der vernünftigen Erkenntnis voraus. Er gibt vor, was 

es mittels der Vernunft zu erkennen gilt. Anselm schreibt diesen Satz in seiner Schrift 

Proslogion, in der er den ontologischen Gottesbeweis führt. Die Schrift beginnt mit einem 

Gebet, in welchem derjenige angerufen wird, dessen Existenz anschließend bewiesen wird. 

Anselm stellt damit klar, dass es bei diesem Beweis nicht darum geht, den Glauben auf Vernunft 

zu gründen, sondern vielmehr darum, mittels der Vernunft etwas zu begreifen, dessen der 

Glaube gewiss ist, nämlich dass Gott ist.  

 

Wie gesagt ist es die Funktion der Sprache des Urteils, lebensweltübergreifende Verständigung 

auf eine gemeinsame Beschreibung der Welt zu ermöglichen zwischen Menschen mit 

unterschiedlichem lebensweltlichem Hintergrund. In gewissem Sinne lässt sich auch die 

theologische Transformation des christlichen Glaubens ins urteilende Denken in dieser Weise 

verstehen. In Anbetracht der unkontrollierbaren Kreativität und Dynamik des gelebten 

Glaubens mit der Entstehung immer neuer Glaubensvarianten ging es darum, sich in der 

Sprache des Urteils auf eine gemeinsame Beschreibung dessen zu verständigen, was Inhalt des 

Glaubens ist, um auf diese Weise die Gemeinsamkeit der geglaubten Wirklichkeit unter den 

Glaubenden sicherzustellen und so die Einheit der Kirche zu wahren. Das war der Sinn der 

theologisch-dogmatischen Entscheidungen der Konzilien. Ein Beispiel ist die 

Zweinaturenlehre, mit der man die Gottessohnschaft des Menschen Jesus begrifflich zu 

explizieren suchte, nämlich unter Zuhilfenahme eines aus der Philosophie entliehenen 

Naturbegriffs. Danach hatte Jesus Christus sowohl menschliche als auch göttliche 

Eigenschaften, und an der Frage, wie das zusammenzudenken ist, arbeitete sich in der Folge 

die Christologie ab. Wie das Beispiel zeigt, wurden theologisch-dogmatische Urteile im Sinne 

des Urteilsrealismus aufgefasst. Jesus Christus hat menschliche und göttliche Eigenschaften. 

Er ist zugleich Mensch und Gott. Die theologisch-dogmatischen Entscheidungen der Konzilien 

wurden für die Glaubenden verbindlich gemacht in den Glaubensbekenntnissen der Kirche. Die 

Theologie ist daher immer auch ein Machtinstrument der Kirche gewesen, das der 

Unterscheidung und Grenzziehung zwischen Rechtgläubigkeit und Häresie diente. 

 

Die wenigen Bemerkungen genügen um zu verdeutlichen, dass das theologische Denken von 

seinen Anfängen an in einer tiefen Spannung zur Lebenswelt des christlichen Glaubens steht. 

Das ergibt sich schon daraus, dass Letztere narrativ zur Sprache kommt. Narrative artikulieren 

Sinnzusammenhänge, in denen alles Einzelne seinen Sinn aus seiner Einbettung in das Ganze 

bezieht. Ein erzählender Satz wie „Aber in der vierten Nachtwache kam Jesus zu ihnen und 



22 
 

ging auf dem See“ (Matth 14,25) wirft Fragen hinsichtlich seines Sinnes auf, wenn er aus dem 

Gesamtzusammenhang der Erzählung, der er zugehört (Matth 14,22-33), isoliert wird. Man 

stelle sich vor, es wäre ein Papyrus gefunden worden, auf dem sich nur dieser Satz findet, ohne 

dass es eine Kenntnis dieser Erzählung gibt. Man wüsste nicht, was der Satz soll. Das verhält 

sich anders, wenn der Satz „Jesus ging auf dem See“ als Urteil gelesen wird. In diesem Fall 

braucht es für sein Verständnis keinen Sinnzusammenhang, von dem her sich sein Sinn 

erschließen würde. Vielmehr wird bei dieser Lesart mit ihm ein Anspruch auf Wahrheit erhoben. 

Wird er zudem urteilsrealistisch gelesen, dann ist seine Wahrheit gleichbedeutend damit, dass 

Jesus „wirklich“ auf dem See gegangen ist. 

 

Ich sprach vorhin davon, dass sich bei der kirchlichen Rezeption der Erzählungen von Jesus 

Christus als Wort Gottes die Frage, ob sich das „wirklich“ zugetragen hat, nicht stellt, da bei 

dieser Rezeption die Wirklichkeit das ist, wohinein diese Texte einweisen. Werden 

demgegenüber diese Texte in theologische Urteile überführt und die Urteile urteilsrealistisch 

aufgefasst, dann geht es um Feststellungen über die Wirklichkeit. Jesus ist dann „wirklich“ 

auferstanden. Er ist „wirklich“ Gottes Sohn. Ihre Begründung leiten solche theologischen 

Urteile aus entsprechenden biblischen Texten ab. Ist doch deren Autorität dadurch verbürgt, 

dass in ihnen das Wort Gottes begegnet. Man muss allerdings sehen, dass da, wo sie als 

Begründung für theologische Urteile in Anspruch genommen werden, von ihnen ein sehr 

anderer Gebrauch gemacht wird als bei ihrer Rezeption als Wort Gottes, nämlich ein 

urteilspräformierter Gebrauch. Ich habe den Ausdruck ‚urteilspräformiert‘ schon einmal in 

einer früheren Vorlesung verwendet, als es um den Unterschied zwischen spontanem Erleben 

und Erfahrung ging. Sie erinnern sich vielleicht. Ich sagte damals, dass die Erfahrung ein 

urteilspräformiertes Erleben ist: Der Blick auf die Lebenswelt ist eingeengt dadurch, dass 

lediglich die Wahrheit oder Falschheit eines Urteils abgefragt wird. Von dieser Art ist das, was 

Kant ‚Erfahrung‘ nennt. Im Unterschied zum spontanen Erleben ist die Erfahrung sinn- und 

wertneutral, nämlich genauso sinn- und wertneutral wie die Urteile, deren Wahrheit abgefragt 

wird. Ich habe damals auf das Kant-Zitat aus der Einleitung zur zweiten Auflage der Kritik der 

reinen Vernunft verwiesen, wonach die naturwissenschaftliche Forschung die Natur so gezielt 

befragt, wie ein Richter in einem Prozess die Zeugen befragt und zu einer Antwort nötigt.  

 

In ganz derselben Weise befragt die Theologie die biblischen Texte im Hinblick auf die 

Wahrheit ihrer Urteile über die Wirklichkeit. Dabei passiert etwas Ähnliches wie bei der 

empirischen Forschung. Schrumpft dort die Lebenswelt zur sinn- und wertneutralen Erfahrung 



23 
 

zusammen, so schrumpfen die biblischen Texte bei ihrem theologischen Gebrauch auf das sinn- 

und wertneutrale Argument zusammen, das für die Bestätigung oder Widerlegung der Wahrheit 

eines theologischen Urteils gebraucht wird. Zum Beispiel ist dann bei der Erzählung über Jesu 

Taufe in Markus 1,9-13 nur die Stimme wichtig, die vom Himmel geschehen ist: „Dies ist mein 

lieber Sohn, an dem ich Wohlgefallen habe“, weil sie ein Beleg ist für das theologische Urteil, 

dass Jesus „wirklich“ Gottes Sohn ist. Ersichtlich ist das ein anderer Gebrauch von biblischen 

Texten als bei ihrer kirchlichen Rezeption als Wort Gottes. Bei dieser Rezeption sind sie als 

Erzählungen, als Gebote, als Lehrtexte oder als lebensweltinterne Reflexionen im Blick, und 

die Aufmerksamkeit des Rezipienten ist auf ihren Sinn gerichtet und darauf, was sie für das 

eigene Leben und Handeln bedeuten. Zwar haben Glaube und Theologie gemeinsam, dass sie 

beide ihre Grundlage in der Bibel haben. Aber die theologische Erkenntnis ist ersichtlich etwas 

anderes als die Erkenntnis des Glaubens. 

 

Dies führt noch einmal zurück zur Anselmschen Formel „fides quaerens intellectum“. Hiernach 

ist, wie gesagt, der Glaube der vernünftigen Einsicht vorgeordnet. Es geht um vernünftige 

Einsicht in Bezug auf den Glauben. Deshalb gibt es Theologie. Andererseits jedoch hat die 

Theologie etwas anderes im Blick als der Glaube. Sie denkt über eine Tatsachenwirklichkeit 

nach, die in sinn- und wertneutralen theologischen Urteilen zur Sprache kommt. Nimmt man 

die Anselmsche Formel beim Wort, dann ist es diese Art des Denkens, die zum „intellectum“ 

führt, d.h. zu derjenigen Erkenntnis, die der Glaube sucht. Anselms ontologischer Gottesbeweis 

ist von dieser Art, ebenso seine scharfsinnige Argumentation zur Frage, warum Gott Mensch 

geworden ist, die er in seiner Schrift „Cur Deus homo“ entwickelt. Wie die Entscheidungen der 

Konzilien zeigen – ich nannte die Zweinaturenlehre –, sind auf der Ebene der theologischen 

Erkenntnis Entscheidungen getroffen worden, die damit, dass sie in kirchlichen Bekenntnissen 

verbindlich gemacht wurden, Rückwirkungen auf den Glauben der Kirche gehabt haben. Das 

ist die andere Seite im Verhältnis von Glauben und theologischer Erkenntnis, nämlich die 

Dominanz der in der Sprache des Urteils sich vollziehenden theologischen Erkenntnis über den 

Glauben. 

 

Ich sagte, dass die theologische Erkenntnis sinn- und wertneutral ist. Doch weil von ihr der 

Glaube der Kirche abhängig gemacht wird, ist sie in der Geschichte der Kirche immer wieder 

Gegenstand leidenschaftlicher Kontroversen gewesen, und sie hat dabei zu tiefen Spaltungen 

bis hin zu den Konfessionskriegen geführt. Die an den paulinischen Briefen gewonnene 

theologische Erkenntnis der Reformation, dass der Mensch vor Gott nicht durch Werke gerecht 



24 
 

werden kann, sondern allein durch den Glauben, wurde als Befreiung erlebt von der kirchlichen 

Bevormundung durch die spätmittelalterliche Bußpraxis und einem Leben in Angst um das 

eigene Seelenheil. Die theologische Entdeckung der Bedeutung des Glaubens führte aber auch 

im Protestantismus nicht zu einer Infragestellung der Dominanz der Theologie in Fragen des 

Glaubens. Zwar gab es immer wieder Bewegungen wie die Täuferbewegung oder später den 

Pietismus, die die Bibel als Wort Gottes lasen und sich unter Berufung auf die Bibel gegen die 

Bevormundung durch die Theologie wehrten. Doch für die Gewährleistung des Zusammenhalts 

und der Einheit der protestantischen Kirchen blieb die Theologie unverzichtbar. So folgte auf 

die Reformation die altprotestantische Orthodoxie und somit die Rückkehr zu einem an 

Aristoteles geschulten scholastischen Denken. 

 

Ich erwähnte Charles Taylor, der in seinem Buch „Ein säkulares Zeitalter“ die Entwicklungen 

nachzeichnet, die zur heutigen säkularen Situation geführt haben, in welcher der Glaube keine 

Selbstverständlichkeit mehr ist, sondern zu einer Option unter mehreren Möglichkeiten 

geworden ist. Wie Taylor verdeutlicht, sind die Weichen hierfür lange vor Beginn der Neuzeit 

gestellt worden in den Jahrhunderten, als der Glaube noch eine unhinterfragte 

Selbstverständlichkeit gewesen ist. Besonders die Reformation hat dabei eine Rolle gespielt. 

Wenn die vorstehenden Überlegungen zutreffen, dann ist auch die Theologisierung des 

christlichen Glaubens ein wesentlicher Faktor gewesen, der hier in Rechnung zu stellen ist. 

Begegnet doch in der Theologie bereits jene Art des lebensweltentkoppelten Denkens, das 

später die Aufklärung der Moderne kennzeichnen wird. Bei oberflächlicher Betrachtung kann 

es zwar so scheinen, als ob das genaue Gegenteil der Fall ist, da doch die Theologie sich den 

christlichen Glauben und das Wort Gottes vorgegeben sein lässt. Doch tatsächlich rezipiert sie, 

wie gesagt, die biblischen Texte gar nicht als Wort Gottes, sondern urteilspräformiert als Belege 

und Argumente für theologische Urteile über die „Wirklichkeit“.  

 

Genau damit aber macht sie sich und den christlichen Glauben, für den sie zu sprechen 

beansprucht, angreifbar für Kritik, nämlich in Gestalt der Frage, ob das, was sie unter Berufung 

auf biblische Texte als Wirklichkeit behauptet wie zum Beispiel die Auferstehung oder die 

Gottessohnschaft Jesu Christi, tatsächlich Wirklichkeit ist. Von dieser Frage ist es nicht weit bis 

zu der grundsätzlichen Frage, ob die Bibel denn „wirklich“ Wort Gottes ist und somit die 

Autorität hat, mit der die Theologie sie in Anspruch nimmt, eine Frage, die Spinoza später in 

seinem „Tractatus theologico-politicus“ kritisch erörtern und negativ beantworten wird. Das 

Spannungsverhältnis zwischen Theologie und Glauben lässt sich anhand der Alternative 



25 
 

zwischen ‚Behaupten‘ und ‚Bezeugen‘ verdeutlichen. Das Wort Gottes kann in seinem 

lebenswelterschließenden Charakter nur bezeugt werden, so, wie das mit folgendem Satz aus 

der Barmer Theologischen Erklärung geschieht: „Jesus Christus ist das eine Wort Gottes, auf 

das wir zu hören, dem wir im Leben und im Sterben zu vertrauen und zu gehorchen haben.“ 

Alles wird falsch, wenn man diesen Satz in eine Behauptung des Inhalts ummünzt, dass Jesus 

Christus das eine Wort Gottes ist.  

 

Vor allem aber begegnet in der Theologie bereits das Dogma, dass Erkenntnis die sprachliche 

Form des Urteils hat. Gerade die Anselmsche Formel „fides quaerens intellectum“ weist in 

diese Richtung. Die Erkenntnis liegt hiernach nicht im Glauben. Vielmehr sucht der Glaube 

Erkenntnis im urteilenden Denken, bei Anselm in der Gestalt eines Gottesbeweises. Die 

Religionskritik der Aufklärung konnte daher mit guten Gründen der Auffassung sein, dass sie 

mit der Widerlegung der Gottesbeweise und überhaupt der christlichen Metaphysik auch den 

christlichen Glauben widerlegt hat, nämlich durch den Nachweis, dass die Erkenntnis, nach der 

dieser gemäß der Anselmschen Formel strebt, keine Erkenntnis, sondern Irrtum ist. 

 

Die Theologie hat also maßgeblich dazu beigetragen, dass die Bibel ihren Charakter als Wort 

Gottes verloren hat, nämlich indem sie biblische Texte in Urteile über die Wirklichkeit überführt 

hat. Die Folge dieses Verlustes ist, dass Gott seine Stellung einbüßt als die Instanz, der die 

Menschen ihr In-der-Welt-Sein verdanken. Das, was an seine Stelle tritt, ergibt sich aus der 

Konstellation, die zum Verlust des Wortes Gottes führt. Es sind die Menschen, die sich in der 

Sprache des Urteils über die Wirklichkeit verständigen, und so wird nun anstelle Gottes die 

soziale Welt der Menschen zu der Instanz, über die das In-der-Welt-Sein vermittelt ist. War die 

theologische Verständigung über Gott dadurch charakterisiert, dass sie sich die Bibel aufgrund 

ihrer Autorität als Wort Gottes vorgegeben sein ließ, so entfällt nun diese Vorgabe mit der Folge, 

dass Gott zum Gegenstand philosophischer Verständigungsbemühungen wird. Die Theologie 

wird von der Religionsphilosophie beerbt. Überhaupt hört die Philosophie auf, ancilla 

theologiae zu sein. Sie übernimmt von der Theologie die Aufgabe, die Wirklichkeit im Urteil 

sicherzustellen. Damit rückt sie in die dominante Stellung ein, die zuvor die Theologie 

innegehabt hat.  

 

Natürlich war die Entwicklung, die zur Säkularisierung geführt hat, weitaus vielschichtiger und 

komplizierter, als es nach dieser komprimierten Darstellung der Rolle der Theologie erscheinen 

könnte. Sie lässt sich nicht allein aus der Theologisierung des christlichen Glaubens ableiten. 



26 
 

Wer sich diesbezüglich kundig machen will, der sei, wie gesagt, auf das Buch „Ein säkulares 

Zeitalter“ von Charles Taylor verwiesen. Was ich mit meinen Ausführungen zeigen will, ist, 

dass man im Blick auf das Verständnis dieser Entwicklung die Theologisierung des christlichen 

Glaubens nicht außer Acht lassen darf. Es hat eine gewisse Folgerichtigkeit, dass die 

Überführung des Glaubens in die Sprache des Urteils zu dessen Auflösung führt. Auf der einen 

Seite hat die Theologisierung des Glaubens über Jahrhunderte Schutz vor Kritik von Seiten 

einer frei flottierenden urteilenden Vernunft geboten, nämlich indem die Vernunft an die 

Vorgabe des Glaubens gebunden wurde. Auf der anderen Seite hat sie aus dem Glauben eine 

Wirklichkeitsüberzeugung gemacht mit der Folge, dass die Bedeutung der Bibel als Wort Gottes 

unterminiert worden ist, und sie hat ihn dadurch angreifbar gemacht für die philosophische 

Religionskritik. 

 

Die Aufklärung der Moderne übernimmt von der Theologie die Auffassung, dass Erkenntnis 

die sprachliche Form des Urteils hat, mitsamt ihren Folgen in Gestalt der Verdrängung der 

Lebenswelten aus dem Bereich der Erkenntnis. Kirche und Theologie wurden dadurch in eine 

tiefe Krise gestürzt, da dies auch die Lebenswelt des christlichen Glaubens betraf. Der 

„Kirchenglaube“ schien einer bloßen Fiktion anzuhängen. In dieser Situation blieben nur drei 

Möglichkeiten, um den christlichen Glauben irgendwie zu retten. Entweder musste er in die 

urteilende Vernunft überführt und mit deren Mitteln begründet werden. In dieser Hinsicht hat 

die Kantische Religionsphilosophie einen nicht unerheblichen Einfluss auf die Theologie 

ausgeübt. Oder der Glaube musste mit der Tatsachenwelt des Urteilsrealismus kompatibel 

gemacht werden. Beispielhaft hierfür sind die erwähnten Bemühungen, die Vereinbarkeit von 

christlichem Schöpfungsglauben und naturwissenschaftlicher Erkenntnis zu erweisen. Ein 

anderes Beispiel ist das Insistieren auf der Historizität der Auferstehung Jesu Christi, wie sie in 

der evangelischen Theologie von Wolfhart Pannenberg vertreten worden ist. Oder der Glaube 

musste in die menschliche Subjektivität projiziert werden. Denn in der Tatsachenwelt des 

Urteilsrealismus kommt zwar Gott nicht vor, wohl aber der Glaube an Gott. Dieser ist möglicher 

Gegenstand von Erkenntnis. So wird die Lebenswelt des Glaubens zur subjektiv erlebten Welt 

der Glaubenden. In diese Richtung sind die Weichen durch Friedrich Schleiermacher gestellt 

worden, der die Lebenswelt des Glaubens ins Gefühl bzw. Selbstbewusstsein verlegt. In diese 

Richtung gehen auch heutige Versuche, den christlichen Glauben als Religion und Religion als 

eine Deutung von subjektiven Gefühlszuständen und Erfahrungen zu begreifen. Ich erinnere an 

die Auffassungen von Religion bei Charles Taylor und Hans Joas.  

 



27 
 

Wir sind nicht auf die Alternative zwischen philosophischer Intellektualisierung, 

Objektivierung und Subjektivierung des Glaubens festgelegt. Sie kann überwunden werden, 

wenn der Exklusivanspruchs für die Erkenntnis des urteilenden Denkens der Kritik unterzogen 

und die Lebenswelt als eigentliche Quelle aller Erkenntnis rehabilitiert wird. Wie ich zu zeigen 

versucht habe, lässt sich dann vielleicht auch der Rede vom Wort Gottes ein vernünftiger Sinn 

abgewinnen, vielleicht sogar einer Wort-Gottes-Theologie. Innerhalb der evangelischen 

Theologie ist es vor allem Karl Barth gewesen, der begriffen hat, dass es bei einer solchen 

Theologie nicht um Urteile über Gott auf biblischer Grundlage geht, sondern um eine Lektüre 

und Auslegung der Schrift im Sinne einer Einweisung in die Lebenswelt. Die Situation der 

heutigen evangelischen Theologie stellt sich nach meiner Wahrnehmung ziemlich 

unübersichtlich dar. Das betrifft nicht die exegetischen und historischen Disziplinen, die es 

vergleichsweise leicht haben, sich an den üblichen wissenschaftlichen Standards auszurichten, 

wie sie auch außerhalb der Theologie gelten. Schwierig und unübersichtlich ist die Situation 

der Systematischen Theologie, also der Dogmatik und Ethik. Besonders in der evangelischen 

Ethik gibt es, soweit ich sehe, keinerlei Verständigung, geschweige denn einen Konsens in 

Bezug auf ein Minimum von Kriterien, denen eine Stellungnahme zu einem ethischen Problem 

genügen muss, um als Stellungnahme aus Sicht einer evangelischen Ethik gelten zu können. 

 

Wir werden in der nächsten Vorlesung auf die Frage nach der Möglichkeit und dem Sinn einer 

christlichen und insbesondere evangelischen Ethik weiterverfolgen und vielleicht auch einer 

Antwort näherbringen. Heute ist es darum gegangen, den Problemhorizont abzustecken, 

innerhalb dessen wir uns bei dieser Frage befinden. 

 


