Johannes Fischer

Die neue Friedensdenkschrift der EKD:

Drei Anfragen zum Verstindnis von evangelischer Ethik, das ihr zugrunde liegt

Die neue Friedensdenkschrift der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD)' ist auf viel
Kritik gestoBen.” Ein Aspekt hat dabei noch wenig Aufmerksamkeit gefunden, nimlich die
Auffassung von evangelischer Ethik, die in der Denkschrift begegnet. Diese beansprucht, im
Namen der evangelischen Ethik zu sprechen. Das schldgt sich in Formulierungen nieder wie
,Evangelische Friedensethik setzt auf den Primat des Gewaltverzichts*>. Zu den Mitgliedern
des Redaktionsteams®, das den Text verantwortet, gehdrten Personen, die sich professionell mit
evangelischer Ethik befassen. Die Denkschrift zeichnet damit ein 6ffentlichkeitswirksames Bild
davon, was evangelische Ethik ist und wie sie bei der Kliarung einer ethisch strittigen Frage
vorgeht, ndmlich in diesem Fall der Frage, wie in der heutigen Welt Frieden gesichert werden
kann und soll und ob dabei auch die Androhung und der Einsatz von militdrischer Gewalt
ethisch legitim sind. Dieses Bild fordert zum Widerspruch heraus, und ich mdchte diesbeziiglich
auf drei Punkte ndher eingehen, nidmlich die Entschidrfung von Gottes Gebot durch seine
Uminterpretation in einen ,,ethischen Grundsatz und in ein ,,Leitbild“, die Verirrung in einen
utopischen Begriffsrealismus aufgrund der Ausrichtung der Friedensethik am Leitbild des

gerechten Friedens sowie die mangelnde Kldrung des Verhéltnisses zwischen Ethik und Politik.

Die Umdeutung von Gottes Gebot
Wer sind die Adressaten der Denkschrift? Die Mitglieder der evangelischen Kirche? Die
gesellschaftliche und politische Offentlichkeit? Oder beides? Die Denkschrift —trifft
diesbeziiglich keine Unterscheidungen. Wie die Vorsitzende des Rates der EKD, Kirsten Fehrs,
in ithrem Vorwort schreibt, nimmt die EKD mit dieser Denkschrift ihre ,,0ffentliche
«5

Verantwortung® im Blick auf ein ,,Zusammenleben in Frieden, Freiheit und Gerechtigkeit

wabhr.

" Evangelische Kirche in Deutschland (EKD), Welt in Unordnung — Gerechter Friede im Blick. Evangelische
Friedensethik angesichts neuer Herausforderungen, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2. korr. Auflage
2025.

2 Ein Uberblick findet sich in ,zeitzeichen. Evangelische Kommentare zu Religion und Gesellschaft,
1/2026, 8-13.

3 Welt in Unordnung, aaO. 24.

4 Aa0. 147.

5Aa0. 5.



Dieser Verzicht auf Differenzierung hinsichtlich des Adressatenkreises wirft die Frage auf, ob
Menschen, die sich als Christen verstehen, nicht in ganz anderer Weise durch die Frage der
Friedenssicherung durch militirische Gewalt herausgefordert sind als andere Menschen und ob
sich nicht dementsprechend auch die Art der Urteilsbildung unterscheidet. Fiir Christen geht es
in dieser Frage um Gottes Gebot und um die Gebote Jesu in der Bergpredigt: ,,Du sollst nicht
toten™ (2. Mose 20,13); ,,Ich aber sage euch, dass ihr nicht widerstehen sollt dem Ubel ...«
(Matth 5,39); ,,Liebt eure Feinde und bittet fiir die, die euch verfolgen* (Matth 5,44). Wie geht
das zusammen mit der Befiirwortung militdrischer Gewaltmittel zum Zweck der

Friedenssicherung?

Worum geht es demgegeniiber fiir Menschen mit einem sékularen Blick auf die Welt und auf
sich selbst? Was kann eine evangelische Friedensethik zu deren Urteilsbildung beitragen?
Diesbeziiglich findet sich in der Denkschrift eine bemerkenswerte Umdeutung des Begriffs des
Gebots, die diesen auch fiir Nichtchristen handhabbar macht. Aus dem Gebot der Gewaltfreiheit
wird ein ,,ethischer Grundsatz*: ,,Gewaltfreiheit ist fiir Christinnen und Christen ein ethischer
Grundsatz, der nicht an politische ZweckméBigkeiten gekniipft ist.“® Aus dem Gebot der
Nichsten- und Feindesliebe wird ein ,,ethisches Leitbild*: ,,Sein <Jesu> Gebot der Néichsten-
und Feindesliebe ist unser ethisches Leitbild.*” Um sich an ethischen Grundsitzen und
Leitbildern orientieren zu konnen, muss man kein Christ sein. In dieser Weise wird die
evangelische Ethik allgemein kommunikabel gemacht. Sie ist keine Ethik fiir evangelische
Christinnen und Christen, sondern eine Ethik fiir jedermann, der sich ihre ethischen Grundsitze
und Leitbilder zu eigen machen kann und mochte. Die Denkschrift erweist sich so als ein
Dokument offentlicher Theologie, die nicht die Kirche, sondern die gesellschaftliche und

politische Offentlichkeit zu ihrem eigentlichen Adressaten hat.

Nun ist allerdings ein Gebot etwas anderes als ein ethischer Grundsatz oder ein ethisches
Leitbild. Wer einem ethischen Grundsatz zuwiderhandelt, der handelt einem ethischen
Grundsatz zuwider. Wer demgegeniiber einem Gebot zuwiderhandelt, der handelt dem Willen
dessen zuwider, der durch das Gebot spricht und der es erlassen hat. Das Gewissen ist daher
durch Gottes Gebot ganz anders gebunden als durch einen ethischen Grundsatz oder ein
Leitbild. Zwischen ethischen Grundsédtzen und Leitbildern kann man abwégen, wo sie in

Konflikt miteinander geraten, und was sich dabei als zu leicht erweist, hat in der betreffenden

6 AaO. 19.
7 AaO. 20.



Situation keine Geltung. Gottes Gebot kann nicht gegen anderes abgewogen werden, und es

verliert seine Geltung nicht. Es kann nur iibertreten werden.

Kirsten Fehrs spricht in ihrem Vorwort von dem ,,im Glauben gebundenen Gewissen®, an das
die neue Friedensdenkschrift appelliere. Das im Glauben gebundene Gewissen ist das durch
Gottes Gebot gebundene Gewissen. Das macht die Tiefe des Konflikts aus, in den diejenigen,
die es in der heutigen Welt mit dem Christsein versuchen, in der Frage der Friedenssicherung
mit militdrischen Mitteln gestiirzt werden. Dieser Konflikt riihrt an die grundsétzliche Frage,
wie es iliberhaupt mdoglich ist, in dieser Welt mit ihren politischen und militirischen
Notwendigkeiten und Logiken als Christ zu leben. Ist es nicht diese Frage, die gegenwirtig
viele Menschen in der Kirche umtreibt? Miisste daher die EKD nicht in dieser Frage
Orientierung zu geben versuchen? Das miisste dann allerdings ein Text sein, der sich an die
Mitglieder der eigenen Kirche wendet und nicht an die gesellschaftliche und politische

Offentlichkeit.

Er miisste iiberdies in einem anderen sprachlichen Stil geschrieben sein. In der neuen
Denkschrift wird viel éiber Christinnen und Christinnen geredet, aber nicht zu Christinnen und
Christen. Als Beispiel sei die folgende Passage zitiert: ,,Aus Jesu Vorbild gewinnen Christinnen
und Christen die Kraft und die Motivation zum Handeln fiir eine Welt, in der die Zeichen des
kommenden Reiches Gottes sichtbar werden. Und doch wissen sie darum, dass der Friede, der
sich in der Welt erreichen ldsst, hinter dem zuriickbleibt, was in Christus bereits angebrochen
und sich vollends erst im kommenden Gottesreich ereignen wird ...“° Wo sind diejenigen, von
denen in diesen Sétzen die Rede ist? Wird hier nicht ein ideales Bild gezeichnet, das vollig an
der Realitdt derer vorbei geht, die sich angesichts der heutigen Realitéten auf die Anfange ihres
Verstehens zuriickgeworfen sehen hinsichtlich der Frage, was es heif3t, in dieser Welt Christ zu
sein? Auch diese Passage zeigt den Sprachstil 6ffentlicher Theologie: Man redet nach au3en

iiber Christinnen und Christen, aber man redet nicht zu Christinnen und Christen.

Begriffsrealismus: das Leitbild des gerechten Friedens
In threm Vorwort zur neuen Friedensdenkschrift bezeichnet Kirsten Fehrs das ,,Leitbild des
gerechten Friedens® als die ,,friedensethische Grundorientierung der EKD“!?. Dieses Leitbild

ist bereits in der Friedensdenkschrift von 2007 ausgearbeitet worden. In der damaligen Version

8 AaO. 6.
°AaO. 26.
10 A20. 6.



umfasst der gerechte Frieden die Dimensionen des Schutzes vor Gewalt, der Forderung von
Freiheit, des Abbaus von Not und der Anerkennung von kultureller Vielfalt. Die neue
Denkschrift modifiziert die beiden letzten Dimensionen und spricht stattdessen vom Abbau von
Ungleichheiten und vom friedensfordernden Umgang mit Pluralitidt. AuBBerdem weist sie der

Dimension des Schutzes vor Gewalt eine Prioritit vor den anderen drei Dimensionen zu.

Worum handelt es sich bei einem ,Leitbild des gerechten Friedens“? In seiner iiblichen
Verwendung bezeichnet das Wort ,Frieden empirische Zustinde in Raum und Zeit. Ein
Beispiel ist der Satz ,Beziiglich der heutigen Verhéltnisse im Westjordanland kann man
schwerlich von Frieden sprechen.“ Man kann Uberlegungen dazu anstellen, was im
Westjordanland geschehen miisste, damit sich die Dinge in eine Richtung entwickeln, die als
,Frieden‘ bezeichnet werden kann. Angesichts der herrschenden Ungerechtigkeit aufgrund der
israelischen Besatzungs- und Siedlungspolitik ist eine Bedingung hierfiir die Herstellung von
Verhiltnissen, die halbwegs als gerecht bezeichnet werden konnen. In solchen Uberlegungen

zeigt sich ein empirischer Zusammenhang von Frieden und Gerechtigkeit.

Man begibt sich auf ein vollig anderes Terrain, wenn man einen Ausdruck wie ,der gerechte
Friede® priagt. Der gerechte Friede ist nirgendwo empirisch in Raum und Zeit anzutreffen. Er
ist vielmehr eine begriffliche Realitit. Man redet von ihm, wie wenn es ihn irgendwie gibt, zum
Beispiel wenn man von ihm sagt, dass er ein Prozess ist, bei dem Gewalt ab- und Gerechtigkeit
zunimmt!!. Aber man spricht, wenn man dies sagt, nicht von einer raumzeitlich datierbaren,
empirischen Realitét. Es verhilt sich diesbeziiglich dhnlich wie beim Wort ,Mensch‘. Man kann
es einerseits in Bezug auf empirische Menschen gebrauchen: ,,Menschen sind sterblich.* Und
man kann mit ihm andererseits einen Ausdruck fiir etwas prigen, das nirgendwo empirisch
anzutreffen ist, sondern das begrifflicher Art ist, ndmlich den Ausdruck ,der Mensch®, wie er
beispielsweise in dem Satz ,Der Mensch ist ein Vernunftwesen* vorkommt. In der
spatmittelalterlichen Theologie gab es bekanntlich einen Streit zwischen sogenannten Realisten
und Nominalisten {iber die Frage, ob es so etwas wie ,,den Menschen* gibt. Realisten
behaupteten dies, Nominalisten bestritten dies. Fiir Letztere war das Wort ,Mensch® eine

Bezeichnung, ein Name (nomen), fiir Wesen in Raum und Zeit.

Mit der Bildung des Begriffs des gerechten Friedens wird der empirische Zusammenhang von

Frieden und Gerechtigkeit, wie er am Beispiel des Westjordanlandes erldutert wurde, in einen

" AaO. 18.



begrifflichen Zusammenhang verwandelt: Gerechtigkeit wird zu einer Kkonstitutiven
Komponente des Begriffs des Friedens. Sie ist nicht eine empirische Bedingung fiir Frieden als
einen Zustand in Raum und Zeit, sondern sie ist eine Bedingung fiir die Rede von Frieden, also
dafiir, dass ein raumezeitlicher Zustand als Frieden bezeichnet werden kann. Von dieser Art ist
das, was in der Denkschrift als ,,Dimensionen des gerechten Friedens aufgefiihrt wird: der
Schutz vor Gewalt, die Forderung von Freiheit, der Abbau von Ungleichheiten und der
friedensfordernde Umgang mit Pluralitdt. Nur da, wo in Bezug auf einen empirischen Zustand
alle vier Dimensionen realisiert sind, kann von Frieden gesprochen werden. Damit wird die

Latte fiir die Rede von Frieden iiberaus hoch gehangt.

Was bedeutet das fiir das konkrete Bemithen um Frieden? Wo es um Frieden als einen
gesellschaftlichen bzw. politischen Zustand in Raum und Zeit geht, da muss je und je gefragt
werden, was im Blick auf eine gegebene Situation bzw. politische Konstellation ,Frieden’
heilen und wie dementsprechend Frieden aussehen konnte und welche Bedingungen dafiir
geschaffen werden. Wie konnte im Blick auf den heutigen Krieg zwischen Russland und der
Ukraine ein Frieden aussehen, welches Mall an Ungerechtigkeit in Gestalt der Abtretung
ukrainischer Gebiete an den russischen Aggressor miisste dafiir in Kauf genommen werden und
welche Bedingungen in Gestalt von Sicherheitsgarantien miissten dafiir geschaffen werden,
damit der Friede nachhaltig ist? Was ist im Verhéltnis zwischen Armenien und Aserbeidschan
fir einen dauerhaften Frieden erfordert, was im Verhiltnis zwischen Thailand und
Kambodscha? Wie konnte und miisste ein dauerhafter Frieden zwischen Israel und den
Palédstinensern aussehen, wie ein dauerhafter Frieden im Kongo oder im Siidsudan? Jede
Situation ist anders, jede erfordert eigene Uberlegungen, und was ,Friede‘ heift, muss je und je
herausgefunden werden. Die Beispiele machen klar, dass man bei der konkreten Suche nach
Moglichkeiten des Friedens in Anbetracht realer Konflikte keine hohen Friedensideale

einfordern darf, sondern hiufig schon mit wenig zufrieden sein muss.

Demgegeniiber geht es in der Perspektive des Leitbilds des gerechten Friedens tiberall auf der
Welt, wo es um Frieden geht, um dasselbe, nimlich darum, gerechten Frieden im Sinne dieses
Leitbilds zu realisieren. Denn Frieden im vollen Sinne ist nur da, wo ein Zustand ist, der diesem
Leitbild entspricht. Es geht bei der Suche nach Frieden um die Implementierung des Idealen in
das Reale, einer begrifflichen Realitit in die empirische Wirklichkeit, selbstverstandlich im
Rahmen der jeweils gegebenen Moglichkeiten. Zwar heif3t es in der Denkschrift: ,,Evangelische

Friedensethik orientiert sich am kommenden Frieden im Reich Gottes — nicht an menschlichen



Idealentwiirfen. Sie ist damit also durch einen eschatologischen, nicht aber durch einen
utopischen Friedensbegriff gekennzeichnet.“!> Doch Tatsache ist, dass sich die ethische
Urteilsbildung der Denkschrift am Begriff des gerechten Friedens orientiert, und dieser Begriff
ist etwas anderes als der kommende Frieden im Reich Gottes. Der Bibel ist diese Art des

begrifflichen Denkens vollkommen fremd.

Dementsprechend sieht die friedensethische Argumentation aus: Die Prédmisse ist, dass eine
evangelische Friedensethik ihre Kriterien aus dem Leitbild des gerechten Friedens bezieht. Zu
den Dimensionen dieses Leitbilds gehort, wie gesagt, der Schutz vor Gewalt. Die empirische
Realitdt zeigt, dass der Schutz vor Gewalt in manchen Fillen nur {iber die Androhung und
Ausilibung von Gegengewalt zu gewihrleisten ist. Weil der Schutz vor Gewalt gemil3 diesem
Leitbild ethisch geboten ist, ist in solchen Fillen also auch die Androhung und Ausiibung
geeigneter Gegengewalt ethisch legitim. Also ist es ethisch legitim, wenn ein Staat wie die
Bundesrepublik Deutschland sich fiir solche Félle militdrisch wappnet und dazu auch die

Hindernisse abbaut fiir die militirische Nutzung ziviler Forschung!>.

Doch wie wird die Pramisse dieser Argumentation ethisch begriindet, also das Leitbild des
gerechten Friedens? Wie gesagt, findet sich in der Bibel dergleichen nicht. Dort findet sich
Gottes Gebot, insbesondere in Gestalt des Gebots der Nachstenliebe. Wie gesagt, wird dieses
in der Denkschrift als ,unser ethisches Leitbild“ bezeichnet. Offensichtlich ist diese
Formulierung kein Zufall. Mit ihr wird die Liicke in der Begriindungskette geschlossen. Das
Leitbild des gerechten Friedens hat seine Begriindung im ethischen Leitbild der Nachstenliebe,
die evangelische Friedensethik ihre Begriindung im Leitbild des gerechten Friedens. In der Tat:
Was als ,,Dimensionen® des Leitbilds des gerechten Friedens aufgefiihrt wird: der Schutz vor
Gewalt, die Forderung von Freiheit, der Abbau von Ungleichheiten und der friedensférdernde
Umgang mit Pluralitét, das ldsst sich im Sinne des Eintretens fiir das Wohl des Néchsten im

Sinne christlicher Nachstenliebe verstehen.

Das Problem dabei ist nur, dass man aufgrund des Gebots der Néchstenliebe fiir all dies
eintreten kann, ohne dass es dazu eines Leitbilds des gerechten Friedens bedarf. Man kann
etwas fiir Frieden tun, zum Beispiel indem man Initiativen im Westjordanland oder in Israel

unterstiitzt, die sich fiir Verstindigung und Vers6hnung einsetzen. Man kann etwas fiir

12 AaO. 43f.
3 Reiner Anselm, Peter Dabrock, Wissenschaft im Dienst von Frieden und Sicherheit, FAZ vom 12. Januar
2026.



Gerechtigkeit tun, zum Beispiel indem man Initiativen unterstiitzt, die sich mit konkreten
Projekten fiir die Verwirklichung von Menschenrechten einsetzen. Man kann etwas fiir den
Schutz von Menschen vor Gewalt tun, indem man sich zum Beispiel fiir die Aufnahme von
Fliichtlingen aus Kriegs- und Biirgerkriegsgebieten einsetzt. Dasselbe gilt fiir die Férderung
von Freiheit und fiir das Ubrige. Fiir all dies muss man sich nicht an einem Leitbild des

gerechten Friedens orientieren.

Das also ist am Ende dieser Uberlegungen die Frage: Wozu braucht es ein ,,Leitbild des
gerechten Friedens®“? Welchen Sinn soll es haben? Welcher Nutzen soll darin liegen, empirische
Zusammenhinge, die wissenschaftlich zu erforschen und politisch zu berilicksichtigen
zweifellos eminent wichtig ist, wie die Zusammenhénge zwischen Frieden und Gerechtigkeit,
Frieden und Schutz vor Gewalt, Frieden und Freiheit oder Frieden und Abbau von Not in
begriffliche Zusammenhénge zu verwandeln, indem ein idealer Begriff von Frieden konstruiert
wird, an dem dann die evangelische Friedensethik ausgerichtet wird. Die Denkschrift zeigt,
wohin das fiihrt: Man treibt evangelische Ethik, indem man sich an einer begriftlichen Realitét
abarbeitet, eben dem gerechten Frieden, und da werden dann Fragen wichtig wie die, ob der
gerechte Frieden den Abbau von Not zum Bestandteil hat oder besser den Abbau von
Ungleichheiten, ob die Anerkennung von kultureller Vielfalt oder besser den
friedensfordernden Umgang mit Pluralitét, und ob der Dimension des Schutzes vor Gewalt ein

Primat vor den drei anderen Dimensionen zukommt oder nicht.

Leitend ist bei alledem die Vorstellung, dass es in der Friedensethik darum geht, ein
begriffliches Konzept von Frieden zu entwickeln, an dem sich dann das auf Frieden gerichtete
Handeln orientieren und das es in die Realitdt umsetzen soll. Was der anzustrebende und
vielleicht zu erreichende Frieden ist, bemisst sich nicht an der konkreten Situation, sei dies im
Westjordanland oder im Kongo, sondern am Leitbild des gerechten Friedens. Daher besteht die
ethische Aufgabe in der Ausarbeitung dieses Leitbilds. Die Folge dieser Auffassung ist, dass
die ethische Aufmerksamkeit von der realen Welt abgezogen und auf etwas fixiert wird, dessen
Realitdt zumindest zweifelhaft ist, jedenfalls wenn man einen nominalistischen Standpunkt
vertritt. Gibt es ,,den Menschen*“? Gibt es ,,den gerechten Frieden*“? Wenn es ihn nicht gibt,
welchen Sinn sollen dann Sdtze haben, die seine Existenz implizit voraussetzen, wie dies bei
dem Satz der Fall ist, dass der gerechte Friede ein Prozess ist, bei dem Gewalt ab- und

Gerechtigkeit zunimmt.



Das Verhiiltnis von Ethik und Politik
In den Reaktionen auf die Denkschrift ist besonders das ungeklirte Verhdltnis von Ethik und
Politik auf Kritik gestoBen. So wird im Blick auf Atomwaffen ausgefiihrt: ,,Der Besitz und die
Drohung mit dem Einsatz von Atomwaffen widersprechen dem Geist des Gerechten Friedens.
Ethisch ist die Achtung von Atomwaffen aufgrund ihres verheerenden Potenzials geboten. Der
Besitz von Nuklearwaffen kann aber angesichts der weltpolitischen Verteilung dieser Waffen
trotzdem politisch notwendig sein, weil der Verzicht eine schwerwiegende Bedrohungslage fiir
einzelne Staaten bedeuten konnte. Dies fiihrt in ein Dilemma: Egal welche Option gewéhlt wird,

die Verantwortlichen machen sich schuldig.*!*

Es kann hiernach etwas politisch notwendig sein, das ethisch verwerflich ist. Darf man es dann
tun? Inwiefern macht man sich schuldig, wenn man es nicht tut? Man tut etwas nicht, das man
unter einer politischen Zielsetzung tun miisste, ndmlich um eine Bedrohung des eigenen Staates
zu verhindern. Aber man tut es aus einem guten Grund nicht, nimlich weil es sich ethisch
verbietet. Worin liegt hier die Schuld? Koénnte nicht erst dann von einem wirklichen Dilemma
gesprochen werden, wenn es um einen Konflikt zwischen zwei ethischen Optionen geht anstatt

um einen Konflikt zwischen einer ethischen und einer politischen Option?

Die neue friedensethische Denkschrift ist der politischen Ethik zuzuordnen. Diese zielt darauf
ab, das politische Handeln an ethische Kriterien zu binden, so dass etwas nur dann politisch
richtig sein kann, wenn es auch ethisch legitim ist. Insofern ist die Feststellung, dass der Besitz
von Atomwaffen und die Drohung mit ithrem Einsatz politisch notwendig sein konnen, obwohl
sie ethisch verwerflich sind, eine Bankrotterklarung der politischen Ethik wie der Ethik
iiberhaupt. Wenn es um Atomwaffen geht, dann ist das politische Handeln nicht an ethische
Kriterien gebunden, sondern es ist frei darin, eigenen Notwendigkeiten zu folgen. Darauf laufen

diese Satze hinaus.

Es gibt politische Ethik, weil das menschliche Zusammenleben politisch verfasst ist in Gestalt
von politischen Gemeinwesen oder Staaten. Diese existieren nicht unabhdngig von den
Menschen, die ihnen zugehoren, sondern sie sind fiir ihre innere Ordnung, ihre Institutionen,
ihren dauerhaften Bestand und ihre Selbstbehauptung in einer Welt, in der sie Bedrohungen bis
hin zur Ausléschung ihrer Existenz ausgesetzt sind, darauf angewiesen, dass diejenigen, die

thnen zugehoren, bereit sind, Verantwortung fiir sie zu iibernehmen und entsprechend zu

4 Welt in Unordnung, aaO. 15.



handeln. Das bedeutet, dass es in der Vielfalt moglicher menschlicher Handlungen eine
besondere Klasse von Handlungen gibt, ndmlich das politische Handeln, das auf die innere
Ordnung, institutionelle Gestaltung und den Existenzerhalt politischer Gemeinwesen zielt. Mit

diesem Handeln hat es die politische Ethik zu tun.

In der innerkirchlichen friedensethischen Diskussion liegt hier ein blinder Fleck: Man
unterscheidet nicht zwischen individuellem Handeln und einem politischen Handeln im
Interesse des politischen Gemeinwesens, zwischen Individualethik und politischer Ethik und
meint, mit der individualethischen Auskunft, dass Christinnen und Christen Gewaltfreiheit
geboten ist, die politisch-ethische Frage beantworten zu konnen, ob zur Sicherung des Friedens
und des Bestands des politischen Gemeinwesens auch militirische Mittel bereitgestellt und
notigenfalls eingesetzt werden diirfen. Erinnert sei diesbeziiglich an die Kundgebung der EKD-
Synode von 2019, in der unter Berufung auf Jesu Gebot der Gewaltfreiheit vom Staat die
Uberwindung militérischer Riistung gefordert wird. Jesu Gebot ist an seine Jiinger adressiert,

nicht an Staaten.

Die eigentliche Frage, vor die das Gebot der Gewaltfreiheit stellt, ist daher die Frage, ob
Christinnen und Christen Verantwortung fiir das politische Gemeinwesen iibernehmen sollen
mit allem, was in einer Welt voller Gewalt dazu gehort, also bis hin zur Friedenssicherung mit
militdrischen Mitteln gegeniiber einer mdglichen Aggression von auflen. Wer aufgrund des
Gebots der Gewaltfreiheit eine derartige politische Verantwortung ablehnt, der sollte
konsequenterweise darauf verzichten, denen, die in politischer Verantwortung stehen,
Ratschldge zu erteilen, wie sie Frieden sichern sollen. Denn mit seiner Ablehnung politischer
Verantwortung weigert er sich, fiir die Folgen aufzukommen, die seine Ratschldge hétten,
wiirden sie in die politische Realitdt umgesetzt. Die Denkschrift betont zu Recht, dass die
Entscheidung fiir den konsequenten Gewaltverzicht unbedingt zu respektieren ist. Und man
kann dieser Entscheidung unter heutigen Umstédnden eine Attraktivitit nicht absprechen. Wer
sich einmal die Miihe gemacht hat, die Gedankenspiele militérischer Strategen hinsichtlich der
Drohung mit Atomwaffen und moglicher Szenarien fiir ihren Einsatz nachzuvollziehen, der
ertappt sich unweigerlich bei der Frage, ob man dafiir noch Verantwortung iibernehmen kann.

Wir leben in einer verriickten Welt, die an den Rand des Wahnsinns treibt.

Unter den Reformatoren war es Konsens, dass Christen Verantwortung tibernehmen sollen fiir

das politische Gemeinwesen, in dem sie leben. In einer Welt, in der das menschliche



10

Zusammenleben politisch verfasst ist, hingt nun einmal das Wohl des Néchsten entscheidend
von dem politischen Gemeinwesen ab, in dem er lebt. Das Gebot der Nichstenliebe verpflichtet
daher dazu, sich fiir die Belange des politischen Gemeinwesens einzusetzen und zur Verfligung

zu stellen. Dies ist der Grund, warum die evangelische Ethik auch eine politische Ethik umfasst.

Keine Ethik dieser Welt kann jedoch die Entscheidung dariiber abnehmen, wie man es mit Jesu
Gebot der Gewaltfreiheit halten soll und wie weit in Anbetracht dieses Gebots die
Verantwortungsiibernahme fiir das politische Gemeinwesen gehen soll, insbesondere ob es
dabei, was den Einsatz militdrischer Gewaltmittel betrifft, auch Grenzen gibt. Diese Frage muss
jede und jeder fiir sich selbst beantworten, ohne dass daraus ein ethischer
Allgemeinheitsanspruch fiir andere abgeleitet werden kann. In dieser Hinsicht hétte man sich
in der neuen Denkschrift eine grofere Zurtickhaltung und Offenheit fiir unterschiedliche Wege,
die Menschen einschlagen konnen, gewiinscht, zum Beispiel was den folgenden Satz betrifft:
,Gewalt muss — notfalls mit Gegengewalt — eingedimmt werden, ohne aber das Ziel der
Uberwindung von Gewalt aus den Augen zu verlieren.“!> Das klingt so, als sei das durch die
evangelische Ethik schon entschieden. Doch ist dieser Satz einsichtig nur fiir den, der sich im
Konflikt zwischen konsequenter Gewaltfreiheit und politischer Verantwortungsiibernahme
unter Einschluss auch von friedenssichernder und rechtserhaltender Gewalt fiir Letztere
entschieden hat. Was ist mit denen, die sich anders entscheiden? Was sagt man ihnen mit diesem

Satz?

Das fiihrt am Ende zu der Frage, worin die Aufgabe einer evangelischen Ethik besteht. Besteht
sie darin, Antworten zu geben auf kontroverse Fragen, die sich dann einer interessierten
Offentlichkeit als evangelische Position oder als Standpunkt der evangelischen Kirche
présentieren lassen? Oder besteht sie darin, in Fragen, bei denen Menschen fiir sich selbst nach
Klérung suchen, aufzuzeigen, welche Implikationen eine Entscheidung in die eine oder in die
andere Richtung haben, sei es fiir einen konsequenten Gewaltverzicht aufgrund von Jesu Gebot
der Gewaltfreiheit, sei es fiir die Ubernahme von politischer Verantwortung mit allen ihren
Konsequenzen aufgrund des Gebots der Néchstenliebe. Was ist der Weg, auf den die jeweilige
Entscheidung fiihrt, was ist ihre Kehrseite, was bleibt man mit ihr moglicherweise schuldig?
Die Frage, wie man sich entscheiden soll, bleibt dann denen zur Beantwortung tiberlassen, die

mit Hilfe solcher Uberlegungen nach Klirung fiir sich selbst suchen.

5 AaO. 35.



