
1 
 

 

 

 

Johannes Fischer 

 

Achte Vorlesung: Vernunft und Lebenswelt; Vernunft in der Ethik; Warum der Mensch 

kein Vernunftwesen ist; politische Vernunft; Realismus 

 

Einleitung 

Die siebte Vorlesung hat sich mit dem Thema ‚Tugenden‘ befasst. Ich habe die These vertreten, 

dass man Tugenden nur dann angemessen verstehen kann, wenn man sie als Phänomene der 

Lebenswelt versteht. Bedeutung kam dabei der Einsicht zu, dass das Erleben von tugendhaftem 

Verhalten auf einer eigentümlichen Doppelung beruht: Im sinnenfälligen Erleben der Handlung 

eines anderen Menschen erleben wir noch etwas anderes, das sich durch die Handlung 

vermittelt und das uns auf sie eingestellt und ihr positiv zugeneigt macht: Hilfsbereitschaft, 

Großzügigkeit oder Mitgefühl. Diese Verhaltenseigentümlichkeit erkennen wir als eine 

Eigentümlichkeit des Handelnden an, indem wir von ihm sagen, dass er hilfsbereit, großzügig 

oder mitfühlend ist. Tugendhaftsein beruht auf sozialer Anerkennung und Tugenden sind 

Eigenschaften der sozialen Welt, also Eigenschaften, die Menschen im Verhältnis zu ihren 

Mitmenschen haben.  

 

Im Gegensatz zur herrschenden Auffassung sind Tugenden also keine Haltungen, 

Einstellungen, Charaktereigenschaften oder Motive, d.h. Phänomene der natürlichen Welt, wie 

sie Gegenstand von Erkenntnis ist. Gewiss kann man sich durch Übung und Gewöhnung eine 

Verhaltensdisposition oder einen Charakter anbilden dergestalt, dass das Handeln und Verhalten 

im Sinne der Tugend leichter fällt oder gar zur Selbstverständlichkeit wird. Doch besteht die 

Tugend nicht in diesem Charakter. Sie ist, wie gesagt, eine Eigenschaft der sozialen Welt. 

Bereits bei einem aktuellen, momentanen Helfen werden Menschen als hilfsbereit anerkannt. 

Die Anerkennung wird nicht von der Bedingung eines entsprechenden Charakters abhängig 

gemacht, den festzustellen bei aktuellem Helfen gar nicht möglich ist. 

 

Weil Tugendhaftigkeit auf Anerkennung beruht, gilt in Bezug auf sie all das, was in der vierten 

Vorlesung über den Zusammenhang von Anerkennung, Achtung, Rechten und Gerechtigkeit 

ausgeführt wurde. Mit der Anerkennung eines Menschen als großzügig wird anerkannt, dass 



2 
 

ihm gebührt, was großzügigen Menschen gebührt, wie zum Beispiel Dank und Wertschätzung. 

Die Anerkennung legt also auf eine entsprechende Achtung fest. Auf sie hat der Großzügige ein 

Recht. Auf diese Weise kommt es zu einer Art Tausch zwischen der Wohltat, die sich im 

Verhalten des Tugendhaften anderen Menschen vermittelt, und der Anerkennung und Achtung, 

die er von seinen Mitmenschen empfängt. Den Abschluss der siebten Vorlesung bildeten 

Überlegungen zum Zusammenhang von Tugend und Glück.  

 

In der heutigen Vorlesung will ich mich mit dem Thema ‚Vernunft‘ befassen. Ich kann dabei an 

die siebte Vorlesung anknüpfen, gilt doch auch Vernünftigkeit als eine Tugend. In einem ersten 

Teil soll es um diese Tugend gehen. Wie gesagt sind Tugenden Phänomene der Lebenswelt, und 

so möchte ich verdeutlichen, dass und inwiefern dies auch für diese Tugend gilt. Ein zweiter 

Teil befasst sich mit der Beziehung zwischen Ethik und Vernunft. Ethik ist von ihren Anfängen 

an mit dem Anspruch verbunden, die Frage, wie zu leben und zu handeln ist, mit Hilfe der 

Vernunft beantworten zu können. Die Antworten, die im Laufe ihrer Geschichte hierauf 

gegeben wurden, sind wesentlich davon bestimmt gewesen, was jeweils als Vernunft und als 

vernünftig gegolten hat. So verhält es sich bis in die Gegenwart. Hinter Differenzen in 

konkreten ethischen Fragen stehen häufig Differenzen der Vernunftauffassungen, zum Beispiel 

zwischen moralischen Realisten und Antirealisten. Ich will daher in diesem Teil noch einmal 

die wichtigsten Einsichten zusammenstellen, die sich in den bisherigen Vorlesungen zum 

Thema ‚Vernunft und Unvernunft in der Ethik‘ ergeben haben. In einem dritten Teil werde ich 

mich kritisch mit der anthropologischen These auseinandersetzten, dass der Mensch ein 

Vernunftwesen ist. Sie ist nicht nur falsch, sondern auch, wie ich verdeutlichen will, in ihren 

interkulturellen Konsequenzen destruktiv. Der vierte Teil befasst sich mit Blick auf die 

Gegenwart mit dem Thema ‚Politische Vernunft‘. Diese ist heute in einer Weise gefährdet, wie 

dies in der Nachkriegsgeschichte unseres Landes noch nicht der Fall gewesen ist. Das ist Grund, 

sich zu vergegenwärtigen, was mit ihr auf dem Spiel steht. Ein letzter Teil befasst sich mit der 

Frage, was in Anbetracht der tiefen Desillusionierung, die die westlichen Demokratien 

gegenwärtig aufgrund der besorgniserregenden globalen Entwicklungen erleben, politischer 

Realismus ist. Auch das, was als solcher gilt, ist nicht frei von Verirrungen der politischen 

Vernunft. 

 

Vernunft und Lebenswelt 

In der siebten Vorlesung war von dem Zusammenhang von Tugend und Vernunft die Rede. 

Unvernünftiges Verhalten betrachten wir nicht als tugendhaft. Bei Aristoteles gehört die 



3 
 

Vernünftigkeit zum Wesen der Tugend. Führt doch bei ihm der gedankliche Weg zu den 

Tugenden über die Frage, wie die Vernunft als dasjenige, was den Menschen vor allen anderen 

Lebewesen auszeichnet, die menschliche Lebenspraxis prägen kann. Seine Antwort: über die 

Tugenden. Diesbezüglich unterscheidet er zwischen zwei Arten von Tugenden, den 

dianoetischen Tugenden oder Verstandestugenden und den ethischen Tugenden. Dem liegt die 

Unterscheidung zwischen zwei Seelenteilen im Menschen zugrunde, einem vernünftigen 

Seelenteil, der Vernunft in sich hat, und einem sinnlichen Seelenteil, der durch Übung und 

Gewöhnung dahin gebracht werden kann, dass er der Vernunft gehorcht, so wie ein Kind dem 

Vater gehorcht. In Letzterem hat das Begehrungsvermögen seinen Sitz. In dieser Weise sucht 

Aristoteles den Zusammenhang von Tugend und Vernunft in der menschlichen Natur auf. 

 

Doch ist auch die Vernunft ein Phänomen der Lebenswelt, also etwas, das erlebt wird. Ich habe 

in den bisherigen Vorlesungen unterschieden zwischen Lebenswelten, in denen Menschen 

beheimatet sind und die narrativ strukturiert sind, und der lebensweltübergreifenden 

Verständigung in der Sprache des Urteils auf eine gemeinsame Beschreibung der Welt. In 

Letzterer hat die Vernunft ihren Sitz. Was es jetzt zu sehen gilt, ist, dass auch die 

lebensweltübergreifende Verständigung etwas ist, das von den Beteiligten erlebt wird. Urteile 

sind ja nicht bloß Sätze oder Aussagen, sondern Äußerungen von Sätzen, mit denen der 

Sprecher einen Anspruch erhebt, nämlich dass die betreffenden Sätze wahr sind. Das bedeutet, 

dass auch Vernunft als das, was sich in wahren Urteilen zeigt, erlebt wird, nämlich im Erleben 

dessen, wie Menschen urteilen. Es handelt sich hier um dieselbe Doppelung im Erleben, wie 

sie bei Phänomenen wie Großzügigkeit oder Hilfsbereitschaft im Blick war: Im sinnenfälligen 

Erleben des Verhaltens anderer Menschen erleben wir noch etwas anderes, den Sinnen 

Entzogenes, das sich durch dieses Verhalten hindurch vermittelt und das uns auf dieses positiv 

eingestellt macht und Vertrauen bewirkt. Der Unterschied besteht darin, dass es im Falle der 

Vernunft ein sehr spezielles Verhalten ist, in welchem sie sich dem Erleben zeigt, nämlich ein 

Urteilen. Wo sie sich in Urteilen zeigt, da ist das präsent, worauf Menschen ihr Vertrauen setzen, 

wenn sie sich auf die lebensweltübergreifende Verständigung mit anderen Menschen einlassen 

und sich von ihr eine gemeinsame Orientierung in der Welt und Ordnung des Zusammenlebens 

erhoffen. Dieses Vertrauen ist der Grund für die Hochschätzung der Vernunft bei denen, die 

diese Hoffnung teilen. Und es ist der Grund für die Hochschätzung der Ethik, da sie verspricht, 

durch Vernunft das menschliche Zusammenleben zu ordnen. 

 



4 
 

In der siebten Vorlesung wurde unterschieden zwischen Großzügigkeit, die als solche erlebt 

wird, und der Tugend des Großzügigseins, die als Eigenschaft der sozialen Welt auf 

Anerkennung beruht. In derselben Weise lässt sich unterscheiden zwischen Vernunft, die in der 

Art, wie Menschen urteilen, erlebt wird, und der Tugend des Vernünftigseins, die aufgrund 

solchen Erlebens anerkannt wird, indem von Menschen gesagt wird, dass sie vernünftig sind. 

So begriffen ist auch die Tugend der Vernünftigkeit keine Haltung, Einstellung oder 

Charaktereigenschaft, sondern eine Eigenschaft der sozialen Welt.  

 

Was die aristotelische Unterscheidung zwischen dianoethischen und ethischen Tugenden 

betrifft, so lässt sie sich im Rahmen der hier entwickelten Überlegungen anhand der 

Unterscheidung zweier Arten von Verhalten aufnehmen. Wir können von jemandem sagen, dass 

er vernünftig ist; und wir können von jemandem sagen, dass er sich vernünftig verhält. Das 

Erste tun wir aufgrund seiner Art zu urteilen. Es geht um sein Verhalten in der 

lebensweltübergreifenden Verständigung, in der die Vernunft ihren Sitz hat. Das Zweite tun wir 

in Bezug auf sein lebensweltinternes Verhalten, das im Hinblick darauf, ob es 

situationsangemessen oder situationsunangemessen, richtig oder falsch, gut oder schlecht, 

gerecht oder ungerecht ist, dem Urteil der Vernunft unterworfen werden kann. Fällt das Urteil 

positiv aus, dann verhält der Betreffende sich vernünftig. Er tut das, was nach dem Urteil der 

Vernunft richtig ist. Was Aristoteles dianoetische Tugenden nennt, das hat es mit der ersten Art 

von Verhalten zu tun. Es geht um das Vernünftigsein, das von Menschen ausgesagt wird 

aufgrund der Vernunft, die sich in ihrem Urteil zeigt. Bei ethischen Tugenden wie 

Freigiebigsein oder Großzügigsein geht es demgegenüber um Verhalten der zweiten Art. Wie 

gesagt ist Vernünftigkeit eine Bedingung dafür, dass Verhalten als tugendhaft gelten kann. Wenn 

jemand übertrieben freigiebig handelt, dann handelt er nicht im Sinne der Tugend der 

Freigiebigkeit. Er ist freigiebig auch da, wo nach dem Urteil der Vernunft freigiebiges Verhalten 

unangebracht ist. 

 

Aristoteles hatte die Vorstellung, dass die Beziehung zwischen Vernunft und ethischen 

Tugenden durch die vernünftigen Individuen hergestellt wird, indem diese sich kraft ihrer 

Vernunft durch Übung und Gewöhnung einen entsprechenden Charakter anerziehen. Doch 

wenn die ethischen Tugenden Eigenschaften der sozialen Welt sind, die auf Anerkennung 

beruhen, dann sind es die Anerkennenden, die diese Beziehung herstellen, indem sie die 

Anerkennung von Tugendhaftigkeit von der Vernünftigkeit des betreffenden Verhaltens 



5 
 

abhängig machen. Der Antrieb, sich vernünftig zu verhalten, resultiert dann aus dem Bestreben, 

die entsprechende Anerkennung und Achtung zu erhalten. 

 

Vernunft in der Ethik 

Ich sagte, dass es das Versprechen der Ethik ist, durch Vernunft das menschliche Leben und 

Zusammenleben zu ordnen. Das ist der Grund dafür, warum wir uns mit Ethik beschäftigen. 

Nun ist es eine offensichtliche Tatsache, dass Vernunft und Unvernunft in vielen Fällen nicht 

leicht zu unterscheiden sind. Das hat damit zu tun, dass Vernunft sich in wahren Urteilen zeigt. 

Ist doch die Wahrheit von Urteilen notorisch strittig. Der Grund hierfür liegt darin, dass die 

Wahrheit von Urteilen vor dem Hintergrund der eigenen Lebenswelt erkannt wird und dass es 

nicht nur eine, sondern eine Vielzahl von Lebenswelten gibt. Davon war in den 

vorausgegangenen Vorlesungen schon des Öfteren die Rede. Wie wir uns klargemacht haben, 

muss deshalb zwischen der Wahrheit und der Geltung von Urteilen unterschieden werden. Was 

vor dem Hintergrund der eigenen Lebenswelt als wahr erkannt wird, ist deshalb nicht auch 

schon für andere gültig in dem Sinne, dass auch sie diese Wahrheit anerkennen müssen, da sie 

vor dem Hintergrund ihrer Lebenswelt urteilen. Besonders moralische Urteile können aus 

diesem Grund hinsichtlich ihrer Wahrheit umstritten sein. Verhalten, das der eine als gut erlebt 

und deshalb als gut beurteilt, kann von einem anderen anders erlebt und beurteilt werden. Die 

Schwierigkeiten, sich über die Wahrheit von Urteilen zu verständigen, haben ihren Grund in 

dieser Abhängigkeit der Urteilswahrheit von der Lebenswelt der Urteilenden. 

 

Nun gibt es allerdings Urteile, die nicht in dieser Weise von der lebensweltlichen Verifikation 

abhängig sind. So kann auch das Urteilen als solches zum Gegenstand von Urteilen werden. 

Das ist zum Beispiel der Fall, wenn gesagt wird, dass sich in der Sprache des Urteils Menschen 

mit unterschiedlichem lebensweltlichem Hintergrund lebensweltübergreifend auf eine 

gemeinsame Beschreibung der Welt verständigen, wobei sie die Beschreibung anhand der 

narrativen Artikulationen ihrer Lebenswelt daraufhin überprüfen, ob sie zutreffend ist und somit 

die betreffenden Urteile wahr sind. Auch diese Feststellung ist ein Urteil, das wahr oder falsch 

sein kann, nämlich ein Urteil über das Urteilen. Doch die Erkenntnis seiner Wahrheit ist von 

anderer Art als die Überprüfung am eigenen Erleben. Erinnert sei diesbezüglich noch einmal an 

die erste Vorlesung, in der wir uns mit diesem Urteil befasst haben. Für seine Wahrheit spricht 

die Beobachtung, dass in lebensweltinternen Sprachen wie zum Beispiel der Sprache der Bibel 

keine Urteile vorkommen. Diese Sprachen artikulieren, wie die Menschen der betreffenden 

Lebenswelten Welt erleben. An ihnen und ihren internen Verweisungszusammenhängen haben 



6 
 

daher nur diejenigen teil, die den Lebenswelten zugehören, die mit ihnen artikuliert werden. 

Um sich lebensweltübergreifend verständigen zu können, bedarf es daher einer anderen 

Sprache, die nicht Erleben artikuliert, sondern die Dinge bezeichnet, und zwar für alle 

Beteiligten identisch bezeichnet in dem Sinne, dass alle dem Bezeichneten innerhalb ihrer 

jeweiligen Lebenswelt dieselben Dinge zuordnen und sich so von der Angemessenheit der 

Bezeichnung überzeugen können. Wie wir uns klargemacht haben, charakterisiert dies die 

Sprache des Urteils. Sie ist die Sprache der Philosophie und der Wissenschaft, und mit ihrer 

Entstehung kommt es zur Ausdifferenzierung von Wissen und Glauben. Der Glaube bezieht 

seine Plausibilität aus der narrativen Sinnkohärenz von Lebenswelten. Dass Jesus auf dem See 

Genezareth ging, ist plausibel für Menschen, die an der Lebenswelt teilhaben, zu deren 

sprachlicher Artikulation diese Erzählung gehört, die ihrerseits ihre Plausibilität aus ihrer 

Einbettung in das Sinnganze der Erzählungen über Jesus Christus bezieht. Das Wissen hat 

demgegenüber seine Grundlage in der lebensweltübergreifenden Sprache des Urteils. Wissen 

wird über die Grenzen von Lebenswelten hinweg von Menschen geteilt. An all dies sei hier 

noch einmal erinnert, weil es die Grundlage bildet für die folgenden Überlegungen. 

 

Wenn das Urteil, dass wir uns mit Urteilen lebensweltübergreifend auf eine gemeinsame 

Beschreibung der Welt verständigen, wahr ist, dann hat das weitreichende Konsequenzen für 

die Unterscheidung zwischen Vernunft und Unvernunft. Dann müssen nämlich eine Reihe von 

philosophischen Überzeugungen, die allgemein oder doch in bestimmten Kreisen als vernünftig 

gelten, als unvernünftig aufgegeben werden, da sie auf falschen Urteilen beruhen. Von ihnen 

allen war in den vorangegangenen Vorlesungen an irgendeiner Stelle die Rede. Im Folgenden 

will ich noch einmal eine Übersicht darüber geben, welche für die Ethik relevanten 

Überzeugungen dies betrifft, und ich stelle sie dabei so zusammen, dass ihr innerer 

Zusammenhang transparent wird.  

 

An erster Stelle betrifft dies den Urteilsrealismus, also das Urteil, dass wir uns mit Urteilen über 

die Wirklichkeit verständigen (statt über die Beschreibung der Wirklichkeit). Nach dieser 

Auffassung werden mit Urteilen Tatsachen konstatiert. Die Folge ist eine Verdoppelung der 

Wirklichkeit. Es gibt die Lebenswelt(en), und es gibt die Tatsachenwelt des Urteilsrealismus. 

Mit Letzterer scheint es dann die Wissenschaft zu tun zu haben.  

 

Eine Variante des Urteilsrealismus innerhalb der Ethik ist der moralische Realismus. Diejenigen 

unter Ihnen, die sich für die Argumente interessieren, mit denen der Urteilsrealismus verteidigt 



7 
 

wird, möchte ich auf das kürzlich erschienene Buch von Markus Gabriel mit dem Titel 

„‘Moralische Tatsachen‘. Warum sie existieren und wie wir sie erkennen können“1 hinweisen. 

Gabriel ist ein engagierter Verfechter des moralischen Realismus. Das Buch ist erhellend nicht 

nur im Blick auf die Argumente zugunsten des Urteilsrealismus, hier in Gestalt des moralischen 

Realismus, sondern auch im Blick auf die Probleme, in die der moralische Realismus sich 

verstrickt. So haben wir uns in der ersten Vorlesung anhand von Dieter Birnbachers Auffassung 

von Moral, wonach in deren Mittelpunkt Urteile stehen, mit denen ein Verhalten positiv oder 

negativ bewertet wird, klargemacht, dass Urteile nichts bewerten, sondern wertneutral sind. Mit 

dem Urteil „In diesem Raum ist das Rauchen verboten“ wird festgestellt, dass in diesem Raum 

das Rauchen verboten ist, oder nominalistisch ausgedrückt: dass auf diesen Raum die 

Beschreibung ‚In diesem Raum ist das Rauchen verboten‘ zutrifft. Das ist eine wertneutrale 

Feststellung. Für einen moralischen Realisten, der am wertenden Charakter der Moral festhalten 

will, ist das natürlich unbefriedigend. Deshalb postuliert Gabriel, dass moralische Tatsachen 

eine Appellstruktur haben und dass sie an uns als Handelnde gerichtet sind. Bei genauem 

Hinsehen macht er sich hiermit eine sprachliche Unschärfe zunutze. Wie gesagt sind Urteile 

nicht einfach Sätze, sondern Äußerungen von Sätzen. Als Äußerung kann der Satz „In diesem 

Raum ist das Rauchen verboten“ sowohl ein Urteil als auch ein Verbot sein. In geschriebener 

Form wird dies dadurch kenntlich gemacht, dass im ersten Fall an seinem Ende ein Punkt und 

im zweiten Fall ein Ausrufezeichen steht. Aus dieser Unschärfe, dass ein und derselbe Satz je 

nachdem, wie er geäußert wird, Verschiedenes bedeuten kann, bezieht die Meinung, dass 

Normurteile und die ihnen vermeintlich korrespondierenden moralischen Tatsachen eine 

Appellstruktur haben, ihre vordergründige Plausibilität. 

 

Als falsch hat sich zweitens das Urteil erwiesen, dass Erkenntnis die sprachliche Form des 

Urteils hat. In Verbindung mit dem Urteilsrealismus hat es zur Folge, dass die erkennbare Welt 

mit der Welt der Tatsachen zusammenfällt. Lebenswelten verschwinden aus dem Bereich des 

Erkennbaren, da sie narrativ zur Sprache kommen. Wie ich an früherer Stelle ausgeführt habe, 

ist für diese Auffassung die Kantische Philosophie paradigmatisch. Die erlebte Welt ist hier nur 

unter dem engen Blickwinkel des Urteils relevant, nämlich unter dem Gesichtspunkt der 

Bestätigung oder Widerlegung der Wahrheit von Urteilen zum Beispiel beim 

naturwissenschaftlichen Experiment, bei dem, wie Kant es ausdrückte, die Natur befragt wird, 

wie ein Richter die Zeugen befragt.2 An die Stelle des spontanen Erlebens tritt das in dieser 

 
1 Markus Gabriel, Moralische Tatsachen. Warum sie existieren und wie wir sie erkennen können, 2025.  
2 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, Werke in zehn Bänden, herausgegeben von Wilhelm 
Weischedel, Bd. 3, 23. 



8 
 

Weise urteilspräformierte Erleben, das Kant Erfahrung nennt. Die Erfahrung ist genauso sinn- 

und wertneutral, wie es die Urteile sind, durch die sie präformiert ist und die durch sie bestätigt 

oder widerlegt werden. Die Lebenswelt verwandelt sich in Empirie. Von der Irrigkeit dieser 

Auffassung war schon mehrmals die Rede. Ein empirisches Urteil wie „Draußen regnet es“ ist 

hinsichtlich seiner Verifikation auf das Erleben angewiesen, das narrativ zur Sprache kommt. 

Wenn es Erkenntnis nur in der Sprachform des Urteils gibt, dann drückt das Narrativ keine 

Erkenntnis aus, und somit fehlt dem Urteil die Verifikationsbasis. Die Basisurteile empirisch-

wissenschaftlicher Theorien sind, wenn sie im Experiment überprüft werden, auf die 

Bestätigung durch Narrative angewiesen, die artikulieren, was sich ereignet, und die dann im 

Versuchsprotokoll festgehalten werden. 

 

Irrig ist drittens das Urteil, dass die Wirklichkeit aus Tatsachen und Werten besteht. Wie in der 

ersten Vorlesung ausgeführt wurde, ist diese Auffassung die Folge der Reduktion der 

Wirklichkeit auf die wertneutrale Welt der Tatsachen. Da mit der Verdrängung der 

Lebenswelt(en) dasjenige abhanden kommt, woraus das Handeln seine Gründe bezieht, bedarf 

es eines Substituts hierfür, und als dieses Substitut fungiert seit dem 19. Jahrhundert der 

Wertbegriff. Man treibt nun Sport nicht um seiner Gesundheit willen, da sie eine wertneutrale 

Tatsache ist, sondern weil man seiner Gesundheit einen Wert beimisst. Man schützt die Natur 

nicht um der Natur willen, da auch sie unter die wertneutralen Tatsachen fällt. sondern um des 

intrinsischen Wertes der Natur willen. Man achtet Menschen nicht um ihrer Würde willen, 

sondern um ihres vermeintlichen intrinsischen Wertes willen, der mit ihrer Würde gleichgesetzt 

wird. Der Begriff des Wertes und der Werte hat innerhalb der Philosophie eine steile Karriere 

gemacht, und er spielt innerhalb der Ethik, und hier besonders in der angewandten Ethik, bis 

heute eine bedeutende Rolle.  

 

Falsch ist viertens das Urteil, dass ein nicht bloß intuitives, sondern reflektiertes moralisches 

Handeln seine Gründe aus moralischen Urteilen bezieht. Auch diese Meinung ist Folge der 

Auffassung, dass Erkenntnis die sprachliche Form des Urteils hat. Ein reflektiertes, auf der 

Erkenntnis seiner Richtigkeit basierendes Handeln kann daher seine Gründe nicht aus der 

Lebenswelt beziehen – das ist „bloß intuitiv“ –, sondern es muss sie aus Urteilen beziehen. 

Erinnert sei an den Abschnitt über die ethische Urteils- und Entscheidungsfindung in der 

sechsten Vorlesung. Man spricht dann davon, dass das moralische Handeln seine Gründe aus 

„Normen und Werten“ bezieht. Es ist diese Auffassung von moralischem Handeln, die dem 

herrschenden Verständnis von normativer Ethik zugrunde liegt. Ihr wird die Aufgabe 



9 
 

zugewiesen, moralische Urteile zu begründen, damit aus ihnen das moralische Handeln seine 

Gründe beziehen kann. Dies zu leisten beanspruchen die modernen ethischen Theorien in 

Gestalt von Kantianismus und Utilitarismus oder in neuerer Zeit die Diskursethik bis hin zu den 

diversen Vorschlägen zu einer ethischen Letztbegründung. Von der Irrigkeit dieser Auffassung 

war soeben mit Bezug auf den Urteilsrealismus die Rede. Urteile, auch solche, die Normen und 

Werte zum Inhalt haben, sind qua Urteile wertneutral und taugen daher nicht als Gründe für 

Handlungen.  

 

Falsch ist fünftens das Urteil, dass das moralische Handeln der Moral verpflichtet ist. Davon 

war in der dritten Vorlesung ausführlich die Rede. Das moralische Handeln ist der Lebenswelt 

verpflichtet, aus der es seine Gründe bezieht, und nicht der Moral. Die Meinung, es sei der 

Moral verpflichtet, ist die direkte Folge der Auffassung, dass das reflektierte moralische 

Handeln seine Gründe aus moralischen Urteilen bezieht. Gemäß dieser Auffassung handelt 

derjenige moralisch, der das moralisch Richtige tut, weil es moralisch richtig ist (statt es um 

des willen zu tun, weshalb es moralisch richtig ist). Dementsprechend besteht die ethische 

Tugend darin, das moralisch Richtige um seiner moralischen Richtigkeit willen zu tun. Erinnert 

sei diesbezüglich an Dieter Birnbachers Auffassung der ethischen Tugenden, von der in der 

siebten Vorlesung die Rede war. Im Nachtrag zur dritten Vorlesung war von den verheerenden 

Konsequenzen dieser Auffassung von Moral und Ethik die Rede. Sie führt zu einer 

Übermoralisierung des gesellschaftlichen Zusammenlebens, wie wir sie heute allenthalben 

erleben, und lenkt von den eigentlichen, lebensweltlichen Gründen ab, an denen wir unser 

Handeln ausrichten sollten. 

 

Warum der Mensch kein Vernunftwesen ist 

Der in seinen Folgen wohl verhängnisvollste Irrtum besteht in dem Urteil, dass Menschen 

Vernunftwesen sind und dass somit Vernunft universal, d.h. allen Menschen eigen ist. Wir sind 

auf diese Problematik bereits am Ende der sechsten Vorlesung gestoßen, als es um die 

vermeintliche Universalität der Menschenrechte ging. Wie gesagt entsteht das, was in der 

westlichen Kultur als Vernunft gilt, in einem historisch kontingenten Vorgang mit der 

Herausbildung der lebensweltübergreifenden Sprache des Urteils als der Sprache von 

Philosophie und Wissenschaft. Vernunft ist eine kulturelle Errungenschaft und nicht etwas, 

womit Menschen von Natur begabt sind. Die kulturelle Entstehung der Vernunft ist zugleich 

der Beginn der Selbstunterscheidung und Selbstabgrenzung derer, die an ihr teilhaben, von den 

Menschen anderer Kulturen, die diese Entwicklung nicht durchlaufen haben und durch 



10 
 

geschlossene, narrativ strukturierte, mythisch oder religiös geprägte Lebenswelten 

gekennzeichnet sind.  

 

Mit dem Urteil, dass der Mensch ein Vernunftwesen ist, erklären diejenigen, die dank dieser 

Entwicklung zu den Wissenden und Vernünftigen gehören, ihre Sicht des Menschen für 

universal. Die anderen, in mythischen und religiösen Weltbildern Befangenen gelten 

demgegenüber als unwissend und unvernünftig. Doch kann von Unwissenheit eigentlich nur in 

Bezug auf Menschen gesprochen werden, die über die Fähigkeit verfügen, zu wissen. Sie sind 

unwissend in Bezug auf etwas, das sie wissen könnten. Das ist bei diesen Menschen jedoch 

nicht der Fall. Sie orientieren sich in narrativen Glaubenssystemen. Auch unvernünftig können 

sie nicht sein, weil Unvernunft sich in falschen Urteilen zeigt, sie aber die Sprache des Urteils 

gar nicht sprechen. Gleichwohl wird ihnen mit dem Urteil, der Mensch sei ein Vernunftwesen, 

unterstellt, dass auch sie, da sie Menschen sind, über die Anlage des Wissens und der Vernunft 

verfügen. Dass sie hiervon keinen Gebrauch machen, ist daher ihrer selbstverschuldeten 

Unmündigkeit zuzuschreiben. Der Überlegenheitsanspruch des Westens gegenüber anderen 

Kulturen, der so weit ging, dass selbst noch der Kolonialismus als eine Wohltat für die 

unterworfenen Völker gerechtfertigt wurde, weil ihnen Wissen und Vernunft gebracht wurden, 

hat hier seine tiefsten Wurzeln.  

 

Dass das Urteil, Menschen seien Vernunftwesen, falsch ist, ist leicht zu erkennen, nämlich 

indem man dieses Urteil nicht urteilsrealistisch liest, wie es diejenigen tun, die hierauf eine 

ganze Anthropologie gründen, sondern nominalistisch liest. Dann besagt es, dass auf Menschen 

die Beschreibung ‚Vernunftwesen‘ zutrifft. Ersichtlich ist das bei Menschen, die in 

geschlossenen religiösen Lebenswelten leben, nicht der Fall. Man kann sich an diesem Beispiel 

noch einmal die tiefe Problematik des Urteilsrealismus verdeutlichen. Mit dem Urteil 

‚Menschen sind Vernunftwesen‘ wird genaugenommen etwas über den Begriff des Menschen 

gesagt: Menschsein heißt, Vernunft haben. Wenn empirische Menschen nicht über Vernunft 

verfügen, dann bedeutet das diesem Urteil zufolge, dass sie ihr Menschsein noch nicht 

vollumfänglich entwickelt haben und dass es ihnen daher am vollen Menschsein fehlt. Das prägt 

dann den Blick auf ganze Kulturen. Hätten zu den Zeiten der Aufklärung der Moderne 

Menschen mit weißer Hautfarbe Menschen mit schwarzer Hautfarbe versklaven können, wenn 

sie bei diesen dieselbe aufgeklärte Vernunft angetroffen hätten, auf die sie selbst sich etwas 

zugutehielten? Was man Rassismus nennt, das ist in Wahrheit die Abwertung von Menschen 

wegen ihrer vermeintlichen kulturellen und geistigen Rückständigkeit und Primitivität. Die 



11 
 

Hautfarbe ist lediglich das äußere Erkennungszeichen für kulturelle und geistige 

Minderwertigkeit. Heute steht es unter einem strikten moralischen Verbot, Menschen wegen 

ihrer Hautfarbe zu diskriminieren. Doch am Vorurteil der kulturellen Minderwertigkeit hat das 

kaum etwas geändert. Wir alle tragen als Angehörige der westlichen Kultur dieses Vorurteil tief 

in uns selbst. 

 

Oder etwa nicht? Machen wir hierauf die Probe! Ich habe am Ende der sechsten Vorlesung von 

der Situation der psychisch Kranken in der Elfenbeinküste erzählt, die dort, häufig über viele 

Jahre, an Bäume angekettet werden, wenn die Menschen ihrer Umgebung sich angesichts ihres 

Verhaltens nicht anders zu helfen wissen. Psychische Krankheiten, aber auch epileptische 

Anfälle werden in den dortigen ländlichen Regionen zumeist mit bösen Geistern in Verbindung 

gebracht, die von den Kranken Besitz ergriffen haben. Dementsprechend versucht man ihnen 

in den vielen Gebetscamps, in die die Kranken von ihren Angehörigen gebracht werden, zu 

helfen. Man betet um die Vertreibung der Geister aus ihrem Leib, oder man setzt sie 

Hungerkuren oder anderen Torturen aus, damit die Geister ihren Leib verlassen.  

 

Natürlich ist das alles Aberglaube. Nicht wahr? Genau so denken wir als aufgeklärte Europäer. 

Und wir halten uns etwas darauf zugute, dass wir es besser wissen. Doch die Menschen dort 

erleben das so. Da, wo wir einen epileptischen Anfall erleben, erleben sie im Überwältigtwerden 

des Kranken durch seinen Anfall die Anwesenheit eines bösen Geistes, der den Kranken 

niedergeworfen hat. Man kann dort auf Menschen treffen, die Narben von schweren 

Verbrennungen aufweisen, weil sie bei einem epileptischen Anfall ins Feuer gestürzt sind und 

niemand sich traute, sie herauszuziehen, aus Angst, der böse Geist könnte auch von dem Retter 

Besitz ergreifen. Sollten wir die Menschen dort nicht so schnell wie möglich von ihrem 

Aberglauben befreien? 

 

Doch woher wissen wir, dass das Aberglaube ist? Weil wir wissen, dass es sich bei einem 

solchen Ereignis um einen epileptischen Anfall handelt? Woher wissen wir, dass es sich um 

einen epileptischen Anfall handelt? Glauben wir es nicht deshalb zu wissen, weil wir es als 

einen epileptischen Anfall erleben? Wie alle empirischen Urteile, so hat auch das Urteil ‚Dies 

ist ein epileptischer Anfall‘ seine Verifikation im Erleben. Was uns von jenen Menschen in der 

Elfenbeinküste unterscheidet, ist die säkulare Lebenswelt, in der wir dieses Ereignis verorten 

und in der es keine bösen Geister gibt. Sie ist, wie gesagt, in ihrer Säkularität kulturell aus der 

lebensweltübergreifenden Verständigung in der Sprache des Urteils hervorgegangen.  



12 
 

 

Was uns des Weiteren von jenen Menschen unterscheidet, ist der Glaube, dass wir 

wissenschaftlich nachweisen können, dass es sich bei einem solchen Ereignis um einen 

epileptischen Anfall handelt. Doch wie weisen wir das nach? Wie gesagt sind empirische 

Wissenschaften dadurch charakterisiert, dass in ihnen das Erleben unter dem engen 

Gesichtspunkt der Bestätigung oder Widerlegung von Urteilen befragt wird. Dieses 

urteilspräformierte Erleben nennen wir Erfahrung. So wird auch ein plötzliches, unerklärliches, 

anfallsähnliches Verhalten eines Menschen urteilspräformiert daraufhin in den Blick gefasst, ob 

es das Urteil ‚epileptischer Anfall‘ bestätigt oder nicht. Dass es sich um einen bösen Geist 

handeln könnte, ist bei der empirisch-wissenschaftlichen Überprüfung von vorneherein nicht 

als Möglichkeit vorgesehen. Warum nicht? Weil im Unterschied zu epileptischen Anfällen böse 

Geister nicht zu unserer säkularen Lebenswelt gehören. Wir erleben sie nicht.  

 

Das bedeutet, dass sich die empirisch-wissenschaftliche Erkenntnis in einem Zirkel bewegt: 

Dasjenige, was aufgrund der Erfahrung erkannt wird, ist präformiert durch die Urteile, unter 

denen die Lebenswelt befragt wird; umgekehrt beziehen diese Urteile ihre heuristische 

Plausibilität aus der Lebenswelt, die befragt wird. Aufgrund dieses Zirkels ist es ein Irrtum zu 

meinen, dass wir für unsere Sicht der Dinge die Wissenschaft auf unserer Seite haben, die 

erwiesen hat, dass es sich bei einem solchen Ereignis um einen epileptischen Anfall handelt, 

während die Menschen in der Elfenbeinküste in Aberglauben befangen sind. Der Fehler liegt 

schon in der Unterstellung, dass diese Menschen dasselbe Ereignis erleben wie wir, nämlich 

einen epileptischen Anfall, und dass sie es nur falsch erklären, nämlich mit der Anwesenheit 

eines bösen Geistes, und dass ihr Aberglaube im Fürwahrhalten dieser falschen Erklärung 

besteht. Tatsächlich erleben sie keinen epileptischen Anfall, sondern im Erleben dessen, was 

dem Kranken widerfährt, die Anwesenheit eines bösen Geistes.  

 

Was uns also tatsächlich von jenen Menschen unterscheidet, ist die simple Tatsache, dass wir 

in einer anderen Lebenswelt leben als sie. Diese Tatsache berechtigt zu keinerlei Urteil über 

ihre Lebenswelt oder über sie als Angehörige dieser Lebenswelt. Also auch nicht zu dem Urteil, 

dass sie abergläubisch sind.  

 

Es gibt heute eine Debatte darüber, ob wir Menschen wie jene in der Elfenbeinküste nicht besser 

von der westlichen wissenschaftsbasierten Medizin verschonen sollten. Wenn wir unsere 

Medizin dorthin bringen: Präsentieren wir uns damit nicht als die Angehörigen einer 



13 
 

überlegenen Kultur, als die Wissenden, die ihnen in ihrer Unwissenheit beistehen? Meine 

persönliche Meinung ist, dass das zwar der Fall sein kann, aber dass es nicht der Fall sein muss. 

Es kommt darauf an, wie die medizinische Kooperation mit den Menschen dort gestaltet wird.  

 

Das Beispiel der Elfenbeinküste beschäftigt mich persönlich deshalb, weil ich in einer Stiftung 

mitarbeite, die sich die Verbesserung der medizinischen Versorgung von psychisch Kranken in 

armen Ländern zum Ziel gesetzt hat.3 Sie unterstützt ein Pilotprojekt in der Elfenbeinküste, mit 

dem gezeigt werden soll, dass die Mitarbeiter in den ländlichen Gesundheitszentren, die bislang 

nur für somatische Krankheiten ausgebildet sind, zu niedrigen finanziellen Kosten auch in einer 

basalen psychiatrischen Diagnostik und Behandlung von psychischen Krankheiten geschult 

werden können, so dass eine gemeindenahe psychiatrische Versorgung in den ländlichen 

Regionen aufgebaut werden kann. Das Ziel ist es, durch den Nachweis der Durchführbarkeit zu 

niedrigen Kosten mittelfristig den Staat hierfür zu gewinnen, in dessen Verantwortung diese 

Aufgabe eigentlich fällt.  

 

Initiiert wurde das Projekt von einem einheimischen Professor für Psychiatrie an der Universität 

von Bouaké, der einen Teil seiner Ausbildung in Frankreich absolviert hat. Er ist gläubiger 

Katholik und der festen Überzeugung, dass man in der Elfenbeinküste Psychiatrie nur betreiben 

kann, wenn man keinen Gegensatz zwischen westlicher Medizin und der religiösen Spiritualität 

der Menschen dort aufkommen lässt, sondern als Psychiater diese Spiritualität achtet und ernst 

nimmt. Wie die westliche Medizin in die religiöse Lebenswelt dort integriert wird, zeigt die 

Äußerung des spirituellen Leiters eines Gebetscamps, das im Rahmen dieses Projekts in die 

psychiatrische Versorgung aufgenommen wurde und in dem nach kurzer Zeit kein Kranker 

mehr angekettet war und ein großer Teil der Kranken nach Hause entlassen werden konnte: Seit 

die Kranken Medikamente nehmen, würden die Gebete für sie eine größere Wirkung entfalten.  

 

Die Menschen dort erleben die westliche Medizin nicht als Infragestellung ihrer Lebenswelt. 

Die Erfahrung ist vielmehr, dass sie mit großer Dankbarkeit darauf reagieren, ihre Angehörigen 

nicht mehr an Bäume ketten zu müssen oder in Gebetscamps bringen zu müssen, wo ihnen 

teilweise dasselbe widerfährt, sondern sie wieder bei sich zuhause aufnehmen zu können. Das 

funktioniert freilich nur, wenn eine regelmäßige medikamentöse Versorgung sichergestellt ist, 

was unter dortigen Bedingungen nicht einfach ist. Kurzum: Es geht nicht darum, die Menschen 

dort von westlicher Medizin zu verschonen. Es geht vielmehr darum, sie von dem 

 
3 Mindful Change Foundation, https://mindful-change.org/en/home-2/  

https://mindful-change.org/en/home-2/


14 
 

Universalitätsanspruch zu verschonen, den der Westen für seine säkulare Lebenswelt erhebt in 

der irrigen Meinung, dass diese durch Vernunft und Wissenschaft als universal erwiesen ist. 

Man kann die psychisch Kranken dort mit Medikamenten versorgen, ohne sie mit diesem 

Anspruch zu konfrontieren, nämlich indem man es ihnen und ihren Mitmenschen überlässt, wie 

sie die Medikamente und deren Wirkung in ihre religiöse Lebenswelt integrieren. Warum soll 

es nicht auch eine Gabe Gottes sein, Medikamente zu erfinden und herzustellen, damit 

psychisch kranken Menschen geholfen werden kann? 

 

Nicht ersparen sollte man den Menschen dort allerdings die Auseinandersetzung damit, dass 

man als Angehöriger der westlichen Kultur an einer anderen, säkularen Lebenswelt teilhat und 

dass man deshalb vieles anders und auch kritisch sieht, zum Beispiel, was die Torturen betrifft, 

denen die psychisch Kranken aufgrund des Geisterglaubens ausgesetzt werden. Ihnen diese 

Auseinandersetzung zu ersparen und die eigene Lebenswelt zu verleugnen würde bedeuten, sie 

nicht als Gleiche zu behandeln, sondern sie zu bevormunden, in der Meinung, dass man besser 

weiß, was für sie gut ist und was nicht. Das wäre westlicher Paternalismus. 

 

Politische Vernunft 

Nirgendwo ist die Vernunft heute so gefährdet wie im Bereich des Politischen. Ich will daher 

nach den eher grundsätzlichen, fundamentalethischen Themen der heutigen Vorlesung in der 

verbleibenden Zeit näher auf die politische Vernunft eingehen. 

 

Von ihr war bereits in der zweiten Vorlesung im Rahmen eines Ausblicks die Rede. Der Anstoß 

hierfür war die Einsicht, dass die Vernunft ihren Sitz in der lebensweltübergreifenden 

Verständigung zwischen Menschen mit unterschiedlichem lebensweltlichem Hintergrund hat. 

Moderne Demokratien sind durch einen Pluralismus von Lebenswelten gekennzeichnet. Daher 

sind sie für die Legitimation der Regeln und Institutionen, auf die das Zusammenleben 

gegründet ist, sowie im Blick auf die Entscheidungen, die im Interesse des politischen 

Gemeinwesens zu treffen sind, elementar auf die politische Vernunft ihrer Bürgerinnen und 

Bürger angewiesen. Sie bietet diesen die Möglichkeit, im friedlichen Zusammenleben mit 

anderen ihr eigenes Leben zu leben und dabei diejenige Sinnerfüllung zu verwirklichen, die sie 

selbst präferieren. Man kann diesen letzten Satz als ein Narrativ lesen, welches das 

Sinnversprechen formuliert, mit dem die Demokratie im Glauben ihrer Bürger verankert ist und 

durch das diese motiviert sind, die Demokratie zu bejahen und sich auf die politische Vernunft 

einzulassen.  



15 
 

 

Die größte Gefahr für die Demokratie liegt darin, dass ihre Bürger den Glauben an dieses 

Sinnversprechen verlieren, zum Beispiel weil sie aufgrund von Umständen, die sie nicht selbst 

verschuldet haben, wie Arbeitslosigkeit oder sozialem Abstieg, den Sinn in ihrem Leben nicht 

verwirklichen können, den sie erstreben; oder weil sie den Glauben daran verlieren, dass die 

Politik die Probleme lösen kann, die im Interesse des politischen Gemeinwesens gelöst werden 

müssen, von dessen Wohl ihr eigenes Wohlergehen abhängt. Wenn das Sinn-Narrativ der 

Demokratie unglaubwürdig wird, dann liegt es nahe, dass das entstandene Sinnvakuum durch 

andere politische Narrative aufgefüllt wird, die das, was die Menschen erleben, in ein größeres 

politisches Sinnganzes einordnen. Die Folge ist die Abkehr von der politischen Vernunft. An 

die Stelle der Verständigung mit Andersglaubenden und -denkenden tritt die Verständigung mit 

Gleichgesinnten, die dieselben politischen Narrative teilen. Die Gesellschaft zerfällt dadurch in 

politische Lager, zwischen denen Verständigung kaum noch stattfindet. 

 

In der zweiten Vorlesung war auch davon die Rede, dass für diejenigen, die sich in alternativen 

politischen Narrativen orientieren, ein anderes Modell der gesellschaftlichen und politischen 

Integration Attraktivität erlangt, nämlich nicht über die lebensweltübergreifende politische 

Vernunft, sondern in Gestalt einer gemeinsamen, die Sphäre des Politischen umfassenden und 

in geteilten Narrativen fundierten Lebenswelt. Für seine Anhänger bezieht dieses Modell seine 

Attraktivität gerade aus dem Kontrast zur Sinnleere und Wertneutralität der Welt der politischen 

Vernunft. Als beispielhaft hierfür gilt in rechten Parteien in Europa das heutige Russland. Dieses 

hat in seiner Verfassung den Schutz der historischen Wahrheit verankert, und dementsprechend 

gibt der Staat das Geschichtsnarrativ, das als legitimatorische Grundlage für das politische 

Handeln gilt, verbindlich vor. In der russischen Propaganda wird dieses Modell von 

gesellschaftlicher Integration als Gegenmodell zum westlichen Liberalismus und 

Universalismus angepriesen und zu dessen Sinnleere und Dekadenz, aufgrund deren elementare 

Werte wie Familie, Religion oder Nation abhandengekommen sind. Gerade am Beispiel 

Russlands kann heute jeder, der sich einen Sinn für die Realitäten bewahrt hat, sehen, dass und 

wie die Umsetzung der Fiktion einer gemeinsamen politischen Lebenswelt – die in Russland 

einen Namen hat, nämlich „russische Welt“ (russkij mir) – Autoritarismus, Repression und eine 

gleichgeschaltete Gesellschaft zur Folge hat. 

 

Im Vergleich zu dieser Form der politischen Integration hat die Demokratie ein strukturelles 

Problem. Gerade indem sie es ihren Bürgerinnen und Bürgern ermöglicht, ihr eigenes Leben zu 



16 
 

leben und dabei diejenige Sinnerfüllung zu verwirklichen, die sie selbst präferieren, begünstigt 

sie die Ausrichtung der Lebensentwürfe der Bürgerinnen und Bürger an der Privatsphäre und 

eine Politikdistanz dergestalt, dass die Sorge für das politische Gemeinwesen kein Teil dieser 

Lebensentwürfe ist. Zu beobachten ist dies in der gegenwärtigen Debatte über die 

Wiedereinführung der allgemeinen Wehrpflicht angesichts der internationalen Bedrohungslage, 

in der die Wehrpflicht als Einschränkung der individuellen Freiheit und Selbstbestimmung 

kritisiert wird. Die Demokratie lässt jedem die Freiheit, sich um andere Dinge als um Politik zu 

kümmern. Niemand muss sich dafür interessieren oder gar engagieren. Und sie lässt darüber 

hinaus jedem die Freiheit, sich mit politischen Fragen nicht politisch auseinanderzusetzen, 

sondern sich im Rahmen des eigenen Lebensentwurfs auf andere Weise, zum Beispiel moralisch 

oder religiös, zu positionieren, ungeachtet der Gründe der politischen Vernunft. Diese hat 

dadurch keinen leichten Stand. Besonders das Spannungsverhältnis zwischen politischer 

Vernunft und Moral zieht sich in den zurückliegenden Jahrzehnten durch die politischen 

Debatten der Bundesrepublik. 

 

Auch dabei spielen Narrative eine entscheidende Rolle. Die politische Vernunft ist nicht nur 

durch die Narrative „der anderen“, der „Rechten“, bedroht, sondern auch durch die Narrative, 

die subkutan und unreflektiert das eigene Denken und Handeln bestimmen. So ist in den 

zurückliegenden Jahrzehnten ein Narrativ wirkungsmächtig gewesen, das den Fortgang der 

Geschichte als einen moralischen Fortschritt erzählt in Richtung auf eine Welt, in der die 

militärische Rüstung überwunden ist, die Menschenrechte geachtet sind und in der es keine 

Grenzen mehr gibt, die Flüchtlinge davon abhalten, den Boden des Landes zu betreten, in dem 

sie Zuflucht suchen wollen. Es hat Menschen Sinn darin finden lassen, sich für diese moralisch 

gute Welt einzusetzen. Es spielte eine Rolle in der Friedensbewegung zu Beginn der 80er Jahre 

des letzten Jahrhunderts, als Hunderttausende von Menschen mit Menschenketten quer durch 

die Republik gegen den Doppelbeschluss der Nato demonstrierten (der sich danach als richtig 

herausstellte, weil er zu Abrüstungsverhandlungen mit der Sowjetunion führte). Und es spielte 

später eine Rolle bei der Willkommenskultur der Jahre 2015/16, als die Grenzen geöffnet 

wurden für die unkontrollierte Einreise einer großen Zahl von Flüchtlingen und Migranten. Im 

Rückblick weiß man, dass ausweislich der Statistik damals der Aufstieg der AfD begann, die 

zuvor eine unbedeutende Partei gewesen ist. 

 

Um den Konflikt zwischen politischer Vernunft und Moral zu verstehen, muss man sich die 

Eigenart der Sphäre des Politischen vergegenwärtigen. Sie ist bestimmt durch die Struktur 



17 
 

politischer Gemeinwesen. Zu deren Wesensmerkmalen gehört die Differenz zwischen denen, 

die ihnen zugehören, d.h. ihren Bürgerinnen und Bürgern, und denen, die ihnen nicht 

zugehören. Insofern gehört Exklusion zum Wesen des Politischen. Da politische Gemeinwesen 

territorial verfasst sind, wird mit jener Differenz zugleich eine Grenze gezogen zwischen denen, 

die ein Recht haben, auf dem betreffenden Territorium zu leben, und denen, die kein solches 

Recht haben, es sei denn, es wird ihnen ein entsprechendes Aufenthaltsrecht gewährt. Für die 

Existenz und Bestandserhaltung politischer Gemeinwesen ist es dabei wesentlich, dass sie 

souverän darin sind, selbst die Kriterien festzulegen, die darüber entscheiden, wer zugehörig ist 

und wer nicht und wer eine Chance bekommen oder ein Anrecht darauf haben soll, geduldet 

oder aufgenommen zu werden. Michael Walzer hat politische Gemeinwesen in dieser Hinsicht 

mit Vereinen verglichen, die ebenfalls nur existieren und auf Dauer bestehen können, wenn sie 

die Entscheidungshoheit darüber haben, wen sie aufgrund welcher Kriterien als Mitglied 

aufnehmen.4 Auf Dauer behaupten können sich politische Gemeinwesen nur, wenn sie ihre 

Souveränität gegenüber Versuchen, diese zu unterlaufen oder ganz zu beseitigen, verteidigen 

und die Regeln für Zugehörigkeit und Aufenthaltsrechte auch durchsetzen, wozu insbesondere 

der Schutz ihrer Außengrenzen gegen illegale Einwanderung gehört. In einer Welt voller Flucht 

und Migration sind damit Konflikte unvermeidlich. Auch die Fähigkeit, sich gegen einen 

potenziellen Aggressor angemessen verteidigen zu können, ist Voraussetzung für die Wahrung 

der Souveränität und Bestandserhaltung eines politischen Gemeinwesens. 

 

Aus einer moralischen Perspektive kann man das alles ganz furchtbar und hochproblematisch 

finden. Die Frage ist jedoch, wie menschliches Zusammenleben gedeihen können soll ohne 

seine politische Organisation und Gestaltung. Hannah Arendt hat es in Anbetracht der vielen 

Staatenlosen zu ihrer Zeit als das grundlegendste Recht eines jeden Menschen bezeichnet, 

Rechte zu haben. Doch Rechte gibt es nur dank politischer Gemeinwesen, die sie innerhalb 

ihrer Grenzen in Geltung setzen und gewährleisten. Auch die universellen Menschenrechte 

erlangen Wirksamkeit nur dann, wenn sie in staatliches Recht übernommen und innerhalb von 

dessen Geltungsbereich beachtet und durchgesetzt werden. Man sieht dies ex negativo an 

Staaten, in denen Menschenrechte systematisch missachtet werden. Wer will, dass Menschen 

Rechte haben, der muss daher politische Gemeinwesen mit einer funktionierenden 

Rechtsordnung wollen. Damit aber ist unvermeidlich das Problem von Zugehörigkeit und 

Nichtzugehörigkeit gegeben, und ebenso all das andere, was für den Bestand und die 

 
4 Michael Walzer, Sphären der Gerechtigkeit. Ein Plädoyer für Pluralität und Gleichheit, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp 1992. Zum Problem der Zugehörigkeit bzw. Nichtzugehörigkeit als einem 
Gerechtigkeitsproblem vgl. besonders S. 65–108. 



18 
 

Selbstbehauptung politischer Gemeinwesen erfordert ist, den Schutz ihrer Außengrenzen 

eingeschlossen. 

 

Diese wenigen Bemerkungen sollen genügen, um zu verdeutlichen, dass zwischen Moral 

einerseits und Politik andererseits ein fundamentales Spannungsverhältnis besteht. Aus einer 

moralischen Perspektive betrachtet ist es nicht wesentlich, ob jemand Deutscher oder Afghane 

ist. Wesentlich ist, dass er ein Mensch ist, dem das geschuldet ist, was Menschen moralisch 

geschuldet ist. Aus einer politischen Perspektive betrachtet macht es hingegen einen 

entscheidenden Unterschied, ob jemand Deutscher oder Afghane ist. Davon hängt ab, welche 

politischen Rechte er in Deutschland hat. Das Narrativ vom moralischen Fortschritt in Richtung 

auf eine Welt der offenen Grenzen setzt sich über diese politische Verfasstheit des menschlichen 

Zusammenlebens hinweg. Es hat zu einer Verdrängung der politischen Vernunft durch Moral 

geführt. Nach dieser Sicht ist die Politik nicht nur dem politischen Gemeinwesen und den 

Bürgerinnen und Bürgern verpflichtet, sondern unmittelbar der Moral. Besonders die Kirchen, 

und hier die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD), haben an dieser Moralisierung des 

Politischen einen erheblichen Anteil gehabt. Das reichte bis dahin, dass die christliche 

Nächstenliebe zur Staatsaufgabe erklärt worden ist.5 Der Staat soll unter Hintanstellung aller 

anderen staatlichen Aufgaben bis an die Grenzen seiner Möglichkeiten der Aufnahme von 

Flüchtlingen und Migranten Priorität einräumen. Noch bei der EKD-Synode 2024 wurde der 

Rat der EKD von der Synode damit beauftragt, sich bei der Bundesregierung und auf EU-Ebene 

dafür einzusetzen, legale und sichere Wege für Geflüchtete und Migrantinnen und Migranten 

in die EU zu eröffnen, dies ohne Rücksicht auf die absehbaren politischen Folgen, die 

angesichts des Anwachsens des Rechtspopulismus in den europäischen Staaten eine Umsetzung 

dieser Forderung haben würde.6 Eine nochmalige Situation wie 2015/16, auf die diese 

Forderung hinausläuft, würde die politischen Gewichte in Europa definitiv zugunsten der 

Rechten verschieben. 

 

 
5 Siehe hierzu das Interview mit der damaligen Ratsvorsitzenden der EKD Anette Kurschus in der FAZ vom 
30. Oktober 2023: „Mehr legale Zugangswege nach Europa“. EKD-Ratsvorsitzende Annette Kurschus über 
Grenzen in der Migration – und die Aktionen der letzten Generation. Vgl. dazu Johannes Fischer, 
Nächstenliebe als Staatsaufgabe? Zum Politikverständnis der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), 
https://profjohannesfischer.de/wp-content/uploads/2023/11/Staatsverst%C3%A4ndnis-EKD.pdf   
6 Beschlüsse der 5. Tagung der 13. Synode der EKD 2024, https://www.ekd.de/beschluesse-synode-2024-
85855.htm . Vgl. hierzu Johannes Fischer, Ein unauflösbares Dilemma. Zu den Beschlüssen der EKD-
Synode zum Thema Flucht und Migration, https://profjohannesfischer.de/wp-
content/uploads/2024/11/EKD-Synode-2024-Beschl%C3%BCsse-zu-Flucht-und-Migration-17.11.24.pdf  

https://profjohannesfischer.de/wp-content/uploads/2023/11/Staatsverst%C3%A4ndnis-EKD.pdf
https://www.ekd.de/beschluesse-synode-2024-85855.htm
https://www.ekd.de/beschluesse-synode-2024-85855.htm
https://profjohannesfischer.de/wp-content/uploads/2024/11/EKD-Synode-2024-Beschl%C3%BCsse-zu-Flucht-und-Migration-17.11.24.pdf
https://profjohannesfischer.de/wp-content/uploads/2024/11/EKD-Synode-2024-Beschl%C3%BCsse-zu-Flucht-und-Migration-17.11.24.pdf


19 
 

Die Moralisierung des Politischen hat zur Folge, dass die Souveränität politischer 

Gemeinwesen ausgehebelt wird, selbst zu entscheiden, ob sie Flüchtlinge aufnehmen und wie 

viele sie aufnehmen. Denn was sie zu tun haben, ist durch die Moral vorgegeben, und zwar als 

eine Pflicht, in der besonders reiche Staaten stehen, ganz unabhängig vom Willen ihrer 

Bürgerinnen und Bürger. Deren Wille ist eher ein Risiko, weil sie etwas anderes wollen können 

als eine Flüchtlingspolitik, die das moralisch Aufgegebene in die Tat umsetzt. So läuft die 

Moralisierung der Politik tendenziell auf eine Entmündigung des Souveräns hinaus, und so ist 

die Flüchtlingspolitik der Jahre 2015/16 und der Folgejahre bei vielen Bürgern angekommen. 

Das hat Rechtspopulisten in die Lage gebracht, sich als die besseren Demokraten zu 

präsentieren, weil sie fordern, dass in der Migrationspolitik der Wille der Bürger maßgebend 

sein soll.  

 

Das Narrativ vom moralischen Fortschritt in Richtung auf eine bessere Welt hat auch auf 

anderen Gebieten zu krassen politischen Fehleinschätzungen geführt, so insbesondere in Bezug 

auf die Notwendigkeit einer militärischen Verteidigungsfähigkeit. Auch hierfür ist die 

Evangelische Kirche in Deutschland ein Beispiel. So hat die Synode der EKD bei ihrer Tagung 

im November 2019 in Dresden eine „Kundgebung“ zum Thema „Kirche auf dem Weg der 

Gerechtigkeit und des Friedens“7 beschlossen, die einer pazifistischen Selbstverpflichtung der 

Mitglieder der Synode gleichkommt und in der die Politik aufgefordert wird, die militärische 

Rüstung zu überwinden. Zur Begründung heißt es, dass die Erfahrung zeige, „dass Menschen, 

Gemeinschaften und Staaten in der Lage sind, Probleme und Konflikte in allen Bereichen des 

gesellschaftlichen und politischen Lebens auf konstruktive und gewaltfreie Weise zu 

bearbeiten. Es gibt erprobte Konzepte und Instrumente dafür, Wege aus Gewalt und Schuld zu 

finden, einander vor Gewalt zu schützen und Versöhnungsprozesse zu gestalten – in 

Friedenszeiten wie in Krisen- und Kriegssituationen.“ Die Synode hat diesen Text zu einem 

Zeitpunkt verabschiedet, als gerade im Irak und in Syrien der Islamische Staat (IS) militärisch 

niedergerungen worden ist. Was wären in Bezug auf ihn die erprobten Konzepte und 

Instrumente gewesen, Wege aus der Gewalt zu finden und Versöhnungsprozesse zu gestalten? 

Oder was wären die erprobten Konzepte gewesen, um Hitler vom Überfall auf Polen 

abzuhalten? Man wollte die Realitäten nicht sehen und hat sich die Welt so zurechtgelegt, wie 

man sie aus moralischen Gründen sehen wollte, nämlich um den politischen Pazifismus als eine 

realistische Option rechtfertigen zu können. Erst der Überfall Russlands auf die Ukraine hat 

 
7 Kirchenamt der EKD, Kirche auf dem Weg der Gerechtigkeit und des Friedens, 
https://www.ekd.de/kundgebung-ekd-synode-frieden-2019-51648.htm Vgl. hierzu Johannes Fischer 
„Gewaltlos in einer Zuckerwattewelt“, https://zeitzeichen.net/node/7979  

https://www.ekd.de/kundgebung-ekd-synode-frieden-2019-51648.htm
https://zeitzeichen.net/node/7979


20 
 

innerhalb der EKD einen Prozess in Gang gesetzt, bei dem sich gegen große innere Widerstände 

eine realistischere Sicht durchgesetzt hat, die in der Friedensdenkschrift von 20258 ihren 

Niederschlag gefunden hat. 

 

Heute herrscht Ernüchterung, und der Realismus steht jetzt hoch im Kurs. Doch sollte man sich 

nicht täuschen: Auch das, was als Realismus gilt, ist anfällig für fragwürdige und irreführende 

Narrative. Wiederum ist es der Urteilsrealismus, der hier den Blick verstellt. Man hat dann die 

Vorstellung, dass man in der Vergangenheit Narrativen wie jenem vom moralischen Fortschritt 

in Richtung auf eine bessere Welt aufgesessen ist, aber dass man jetzt aufgewacht ist und dass 

es nun darauf ankommt, den Tatsachen ins Auge zu sehen. Denn die Wirklichkeit, das sind die 

Tatsachen, und Realist ist, wer sich an die Tatsachen hält. Das ist die neue und im Grunde alte 

Form der Realitätsblindheit, die nicht sieht, dass Tatsachenurteile ihre Verifikation in der 

Lebenswelt haben, die narrativ zur Sprache kommt. Daher geht es beim Thema Realismus recht 

begriffen um die Frage, welchen Narrativen man Vertrauen schenken kann. Das, was sie 

artikulieren, das ist Realität.  

 

Dieser Zusammenhang von Realismus und Vertrauen gibt der politischen Vernunft einerseits 

den Kompass vor, nämlich politische Narrative daraufhin zu prüfen, ob sie vertrauenswürdig 

sind. Aber er ist auch eine Quelle der Gefährdung der politischen Vernunft. Denn das 

menschliche Leben ist auf Vertrauen angewiesen. Daher gibt es ein tiefes Bedürfnis, vertrauen 

zu können. Das kann in unsicheren Zeiten dazu führen, dass man nach dem rettenden Strohhalm 

sucht in Gestalt von Narrativen, an denen sich das Vertrauen festmachen kann, und darin liegt 

eine große Gefahr der Verirrung. Man möchte Dinge in einer bestimmten Weise sehen, weil 

dies in einer chaotischen Welt das Gefühl gibt, endlich durchzublicken und zu wissen, womit 

man es in dem, was geschieht, zu tun hat. Und man möchte andere Dinge nicht sehen, weil sie 

nicht in die Narrative passen, an die man sich hält, und somit das Vertrauen zerstören würden, 

an das man sich klammert.    

 

Vom Vertrauen war in der heutigen Vorlesung bereits an früherer Stelle die Rede, nämlich im 

Blick auf die Tugenden. Ich sprach von einer Doppelung im Erleben: In dem, was wir 

sinnenfällig erleben, erleben wir noch etwas anderes, den Sinnen Entzogenes, das uns auf das, 

was wir erleben, eingestellt macht, und woran sich Vertrauen festmacht. Dem entspricht eine 

 
8 Die Friedensdenkschrift der EKD 2025. Gerechten Frieden schaffen in unruhigen Zeiten, 
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift-2025-91393.htm  

https://www.ekd.de/friedensdenkschrift-2025-91393.htm


21 
 

Schichtung bei der narrativen Artikulation der Wirklichkeit. Narrative können sich auf das 

beziehen, was wir sinnenfällig erleben; und sie können sich auf das beziehen, was darin den 

Sinnen entzogen mitpräsent ist und miterlebt wird. Von der letzteren Art sind 

Geschichtsnarrative. Was in der Welt geschieht, das wird in derartige umfassende Narrative 

eingeordnet und damit verstehbar. Spätestens seit dem Überfall Russlands auf die Ukraine ist 

für viele Menschen das Geschichtsnarrativ, auf das sie bis dahin ihr Vertrauen gesetzt haben, 

zusammengebrochen. Es erzählte die Geschichte seit 1945 als eine Entwicklung hin zu Frieden 

und Sicherheit zumindest für Mitteleuropa dank einer internationalen Ordnung, in der ein Netz 

von vertraglichen Beziehungen die Kooperation zwischen den Staaten fördert, bewaffnete 

Konflikte dank der Autorität internationaler Institutionen vermieden oder doch zumindest so 

eingedämmt werden können, dass daraus keine größeren Katastrophen entstehen und in der die 

demokratischen Staaten im militärischen Bündnis der Nato einander in Solidarität verbunden 

sind. Dass die europäischen Staaten in einen Krieg verwickelt werden könnten, war in diesem 

Narrativ nicht vorgesehen. Mit dem Zusammenbruch dieses Narrativs ist es zur offenen Frage 

geworden, welche Narrative an seine Stelle treten können, damit sich das Vertrauen an ihnen 

ausrichten kann. Es müssten Narrative sein, die das, was wir gegenwärtig erleben, für uns 

verstehbar machen. Es ist diese Frage, um die es beim Thema Realismus geht. Ich will dies zum 

Schluss der heutigen Vorlesung an einer aktuellen Debatte illustrieren. 

 

Realismus in unsicheren Zeiten9 

Am 9. März 2025 war im Schweizer Fernsehen in der Sendung „Sternstunde Philosophie“ ein 

Interview mit der Schriftstellerin Julie Zeh zu sehen. Es war zu einer Zeit aufgenommen 

worden, als sich die weltpolitischen Ereignisse überschlugen und viel auf einmal 

zusammenkam: die für viele Beobachter schockierende Rede von US-Vizepräsident Vance auf 

der Münchner Sicherheitskonferenz, die Ankündigung des Rückzugs der USA von ihren Nato-

Verpflichtungen, die Einstellung der militärischen Unterstützung der USA für die Ukraine, die 

Annäherung von Trump und Putin im Blick auf die Beendigung des Ukraine-Kriegs und der 

Eklat zwischen Trump und Selenski vor laufender Kamera im Oval Office des Weißen Hauses.  

 

Die Interviewerin Barbara Bleisch wollte von Julie Zeh wissen, wie es ihr mit dieser Flut von 

beunruhigenden Nachrichten gehe. Julie Zeh antwortete darauf sinngemäß, dass sie das alles 

wenig überrasche. Supermächte würden nun einmal ihre eigenen Machtinteressen verfolgen. 

Auch Russland tue in der Ukraine nichts anderes. Sie halte nichts davon, sich über diese Dinge 

 
9 Der folgende Text wurde bereits im März 2025 geschrieben. 



22 
 

moralisch aufzuregen, weil dies den Blick auf die Realitäten verstelle und daher zu keinen 

politischen Lösungen führe. Als die Interviewerin darauf bestand, dass Russlands Angriff auf 

die Ukraine doch ein massiver Bruch des Völkerrechts gewesen sei, war die Antwort 

sinngemäß: Na und? Was trägt diese Feststellung zur Beendigung des Krieges bei? Ist das 

Insistieren auf Rechtsstandpunkten nicht eher ein Hindernis bei der Suche nach einer 

realistischen Strategie für die Erreichung dieses Ziels? 

 

In dem Interview prallten zwei Vorstellungen bezüglich der internationalen Beziehungen 

aufeinander: auf der einen Seite die Vorstellung von einer globalen Ordnung, die auf 

internationale Institutionen in Gestalt von völkerrechtlichen Regeln und von Organisationen für 

deren Ingeltungsetzung und Durchsetzung gegründet ist; auf der anderen Seite die Vorstellung 

globaler Machtverhältnisse, die durch wenige Supermächte bestimmt werden, welche nur ihren 

eigenen Interessen verpflichtet sind. Geht es nach der ersten Vorstellung, dann ist der Überfall 

Russlands auf die Ukraine ein Bruch des Völkerrechts, dessen Wahrung es erfordert, Sanktionen 

zu verhängen und Widerstand zu leisten, damit Russland hieraus keinen Vorteil ziehen kann. 

Denn andernfalls droht die Gefahr, dass das Beispiel Schule macht und die regelbasierte 

Ordnung insgesamt ins Rutschen gerät.  

 

Doch was ist, wenn die dieser Vorstellung zugrunde liegende Annahme, Supermächte ließen 

sich bei der Verfolgung ihrer Interessen Beschränkungen durch internationale Institutionen 

auferlegen, irrig ist? Sprechen nicht auch die Völkerrechtsbrüche seitens der USA dafür, dass 

Supermächte sich nur so lange an die regelbasierte Ordnung halten, wie es ihren Interessen 

dienlich ist? Wenn dies so ist, dann wird in der Ukraine für die Idee einer globalen Ordnung 

gekämpft, deren Realisierung illusionär ist. Muss man nicht vollends zu diesem Urteil gelangen, 

wenn man die Neuausrichtung der amerikanischen Außenpolitik unter Trump in Rechnung 

stellt? Zeigten sich die USA bislang mit ihrer Unterstützung der Ukraine als entschiedener 

Verfechter dieser Idee, so bieten sie nun in aller Offenheit das Bild einer Supermacht, die in 

Verfolgung ihrer Interessen sich um internationale Institutionen wenig schert. Der 

Völkerrechtsbruch, den Russland mit dem Überfall auf die Ukraine beging, stellt kein Hindernis 

mehr dar, um sich mit Russland zu arrangieren. Ganz im Gegenteil übernimmt die US-

Regierung das russische Narrativ bezüglich des Ausbruchs des Kriegs, um die Annäherung an 

Russland politisch zu rechtfertigen. Für diejenigen, die bislang ihr Vertrauen und ihre Hoffnung 

auf eine regelbasierte globale Ordnung gesetzt haben, ist diese Entwicklung deprimierend. In 

dem Interview kommt dies in den Fragen und Äußerungen der Interviewerin zum Ausdruck. 



23 
 

 

Demgegenüber ist Julie Zeh die Realistin, die sich keinen Illusionen darüber hingibt, wie es in 

der Welt tatsächlich zugeht. Supermächte agieren nun einmal so. Die Welt wird durch Interessen 

bestimmt, nicht durch Moral. Ein Frieden im Krieg zwischen Russland und der Ukraine ist 

daher nur möglich, wenn den Interessen Russlands hinreichend Rechnung getragen wird, ob 

dies der Ukraine und ihren verbliebenen Unterstützern in Europa gefällt oder nicht. Hiervor die 

Augen zu verschließen, bedeutet lediglich, den Krieg zu verlängern und sinnlos Menschenleben 

zu opfern. 

 

In diesen Zeiten geben die Realisten den Ton an. Angesichts des Zusammenbruchs bisheriger 

Gewissheiten scheint ihr Realismus über alle Zweifel erhaben zu sein. Doch ist er das wirklich? 

Woher wissen sie, dass Supermächte sich so verhalten, wie sie glauben, dass sie sich verhalten? 

Wenn sie das Verhalten Russlands im Krieg gegen die Ukraine damit erklären, dass Russland 

eine Supermacht ist und Supermächte sich so verhalten, dann nehmen sie solches Wissen für 

sich in Anspruch. Woher haben sie es? 

 

Es gibt in der Tat eine wissenschaftliche Theorie, auf die sie sich berufen können, nämlich den 

sogenannten Neorealismus. Er ist eine Richtung innerhalb der politikwissenschaftlichen 

Theorie der Internationalen Beziehungen. Als sein Begründer gilt Kenneth Waltz. Im Blick auf 

die Beurteilung des Ukrainekriegs ist heute John Mearsheimer der prominenteste Vertreter. Der 

Grundgedanke von Waltz ist, dass das internationale System durch Anarchie gekennzeichnet ist 

und dass dadurch jeder Staat gezwungen ist, um sein eigenes Überleben zu kämpfen. Staaten 

werden dabei als rationale Akteure gedacht. Das Mittel, um das eigene Überleben zu sichern, 

ist Macht, und so strebt jeder Staat nach so viel Macht, wie er für seine eigene Sicherheit 

braucht, bis – im günstigen Fall - eine Machtbalance zwischen Staaten oder Staatenverbünden 

erreicht ist, womit die Gefahr eines kriegerischen Konflikts gebannt ist. Als beispielhaft hierfür 

gilt die Machtbalance zwischen Nato und Warschauer Pakt zur Zeit des Kalten Kriegs. Gemäß 

dieser Auffassung von Waltz sind Staaten in ihrem Machtstreben defensiv orientiert.  

 

Demgegenüber vertritt Mearsheimer einen „offensiven Neorealismus“. Danach streben Staaten 

aus Unsicherheit über das Verhalten der anderen so lange nach Macht, bis sie eine Hegemonie 

in ihrem regionalen Umfeld erreicht haben. Diese regionale Hegemonie sei im Falle Russlands 

durch die Politik des Westens zurückgedrängt und in Frage gestellt worden, und zwar mit der 

Ausdehnung von Nato und EU bis an die Grenzen Russlands nach dem Zusammenbruch des 



24 
 

Warschauer Pakts, mit der Westorientierung der Ukraine und mit den Avancen des Westens in 

Richtung Kiew, in absehbarer Zukunft der Nato und der EU beitreten zu können. Insofern trage 

der Westen eine wesentliche Verantwortung für den Ausbruch des Ukrainekriegs, in dem 

Russland lediglich seine eigenen Sicherheitsinteressen verteidige und eine regionale 

Hegemonie zu seinem eigenen Schutz herzustellen suche. 

 

Auf den ersten Blick scheint dies eine einleuchtende Erklärung für Russlands Verhalten in 

Bezug auf die Ukraine zu sein. Doch ist sie das tatsächlich? Was, wenn das eigentliche Ziel 

Putins ein ganz anderes ist, nämlich die Wiederherstellung Russlands in den Grenzen des 

Zarenreiches und die Einheit der russischen Welt (russkij mir) unter Einschluss der Ukraine? 

Seine geschichtsrevisionistische Sicht der Dinge hat Putin offen dargelegt. In ganz Russland 

werden gegenwärtig die Geschichtsbücher umgeschrieben. Sollte diese Sicht der Grund für den 

Angriffskrieg Russlands gegen die Ukraine sein, dann geht nicht nur Mearsheimers 

Schuldzuweisung in Richtung Westen fehl, was den Ausbruch des Krieges betrifft, sondern 

auch die Meinung, der Krieg ließe sich dadurch beenden, dass man Russlands 

Sicherheitsinteressen ausreichend berücksichtigt, etwa durch einen neutralen Status einer 

demokratischen Ukraine. Denn damit würde Putin sich dann nicht zufriedengeben. 

 

Die Frage nach der Plausibilität des Neorealismus bei der Erklärung realer politischer 

Ereignisse führt zu dem methodischen Grundproblem dieser Theorie. Sie besteht in einem 

gedanklichen Modell, das Staaten auf ihr Sicherheitsinteresse in einer chaotischen Welt 

reduziert, und sie beansprucht, aus diesem einen und einzigen Motiv das reale Verhalten 

konkreter Staaten erklären und prognostizieren zu können. Abstrahiert wird dabei von allem, 

was Staaten sonst noch ausmacht: von der Kultur, der sie zugehören, ob sie Demokratien oder 

Autokratien sind, welche innenpolitischen Verhältnisse in ihnen herrschen, welche Ideologien 

das Denken und Handeln ihrer politischen Eliten bestimmen usw. Dass das Handeln eines 

Staates durch eine geschichtsrevisionistische Ideologie bestimmt sein kann, ist daher in dieser 

Theorie nicht vorgesehen.  

 

Bei Kenneth Waltz, dessen Denken durch neoklassische Ansätze in der Ökonomie beeinflusst 

ist, ist diese Abstraktion methodisch gewollt. Sein Ideal ist eine schlanke Theorie mit wenigen 

Grundannahmen und einer möglichst großen Reichweite in ihrem Erklärungsanspruch. Ähnlich 

wie in der wirtschaftswissenschaftlichen Debatte über die Erklärungskraft neoklassischer 

Ansätze ist es diese methodische Abstraktion, an der sich auch die politikwissenschaftliche 



25 
 

Kritik entzündet. Mag sich im theoretischen Modell einsichtig machen lassen, dass Staaten, die 

in einem chaotischen Umfeld überleben wollen, nach Macht streben: Das erklärt nicht, warum 

unter realen Bedingungen ein konkreter Staat nach Macht strebt. Denn dabei könnten auch noch 

andere Motive im Spiel sein als das bloße Überlebensinteresse. Ebenso wenig lassen sich aus 

dem modelltheoretischen Befund Prognosen ableiten, wie ein konkreter Staat sich unter realen 

Bedingungen verhalten wird. Denn auch hier können in der Realität andere Faktoren 

hinzukommen, die das Verhalten in eine andere Richtung lenken. Kurzum: Mit theoretischen 

Modellen lassen sich reale Vorgänge weder erklären noch prognostizieren, da die Realität 

komplexer ist als derartige gedankliche Idealisierungen. Der Neorealismus taugt daher weder 

als Erklärung noch als Prognose in Bezug auf das Verhalten von real existierenden Staaten wie 

dem heutigen Russland unter Putin oder der heutigen USA unter Trump. 

 

Gleichwohl ist er nicht ohne Erkenntniswert. Die Annahme, dass Staaten in einer chaotischen 

Welt ein Interesse haben zu überleben und dass sie, um ihr Überleben zu sichern, nach Macht 

oder nach regionaler Hegemonie streben, ist ja nicht unplausibel. Auch wenn sich aus dieser 

Annahme nicht die Erklärung für das Verhalten von Staaten unter realen Bedingungen ableiten 

lässt, so liefert sie doch eine mögliche Erklärung. Dasselbe gilt für ihre prognostische 

Aussagekraft. Die Grundannahme des Neorealismus hat daher einen heuristischen Wert für die 

politische Klugheit, nämlich im Hinblick darauf, womit unter realen Bedingungen in Bezug auf 

das Verhalten von Staaten gerechnet werden muss, mit welchem treibenden Motiv 

(Überlebensinteresse) und mit welchen Zielsetzungen (Macht, Hegemonie). Welches Motiv 

und welche Zielsetzung das Verhalten eines Staates im konkreten Fall bestimmt, bedarf dann 

allerdings einer eigenen Prüfung und kann nicht aus der Theorie abgeleitet werden. Doch allein 

schon das Rechnen mit der Möglichkeit kann vorsichtig machen in der Wahl der politischen 

Optionen. So ist im Rückblick die Frage berechtigt, ob der Westen nach dem Zusammenbruch 

der Sowjetunion nicht gut beraten gewesen wäre, aufgrund derartiger Klugheitserwägungen 

eine Sicherheitsarchitektur für Europa anzustreben, in die Russland einbezogen ist. Ob sich dies 

hätte realisieren lassen oder ob es am Geschichtsrevisionismus Putins gescheitert wäre, steht 

freilich dahin. 

 

Als Fazit bleibt festzuhalten, dass politikwissenschaftliche Theorien, die generelle Aussagen 

über das Verhalten von Staaten machen und beanspruchen, dass sich damit das reale Verhalten 

konkreter Staaten erklären und prognostizieren lasse, mehr behaupten, als sich wissenschaftlich 

vertreten lässt. Die Folge können krasse Fehleinschätzungen in Bezug auf das tatsächliche 



26 
 

Verhalten von Staaten sein. Skepsis ist daher auch angebracht, wenn aus einer solchen Theorie 

abgeleitet wird, dass die Idee einer regelbasierten globalen Ordnung von vorneherein zum 

Scheitern verurteilt ist. Mag auch der Glaube an diese Idee gegenwärtig seine Plausibilität 

verlieren, so sollte man doch nicht in dem Fehler verfallen, ihn durch einen anderen Glauben 

zu ersetzen, dem zufolge alle Bemühungen in diese Richtung sinnlos sind, da Staaten doch nur 

rücksichtslos ihre eigenen Interessen verfolgen. 

 

Dies führt am Ende zum eigentlichen Problem in dieser ganzen Sache, nämlich dem Bedürfnis 

zu glauben. Es sind unsichere Zeiten. Nicht nur ist unsicher, wie die Zukunft aussehen wird. 

Die Realität insgesamt als Inbegriff dessen, was Erwartungssicherheit ermöglicht, ist unsicher 

geworden. Man weiß nicht mehr, womit man es in dem, was geschieht, zu tun hat und worauf 

man sich dementsprechend einstellen muss. Die Narrative, auf die man bisher vertraut hat – 

etwa über den Zusammenhalt und die Solidarität des demokratischen Westens –, werden durch 

die täglichen Nachrichten Lügen gestraft. So hält man Ausschau nach neuen Narrativen, die 

das, was geschieht, besser zu integrieren und zu erklären vermögen. Was könnte ihre 

Vertrauenswürdigkeit besser garantieren als die Autorität der Wissenschaft? Es liegt daher nur 

zu nahe, die Theorie des Neorealismus für bare Münze zu nehmen und den Geschichtsverlauf 

als ein Narrativ zu konstruieren, das davon handelt, wie Staaten ihr Überleben durch das Streben 

nach Macht und Hegemonie sichern. Das ermöglicht Orientierung im Blick auf die Gegenwart, 

weil Russlands Überfall auf die Ukraine sich problemlos in dieses Narrativ integrieren und mit 

ihm erklären lässt. Dasselbe gilt für die Politik der USA unter Trump. Jetzt weiß man, womit 

man es in dem, was geschieht, zu tun hat und auf welche Realität man sich einzustellen hat. 

Man ist Realist geworden. Jedenfalls glaubt man das.  

 

Es kennzeichnet die Moderne, dass sie nach dem Wegbrechen der religiösen 

Vertrauensfundamente Vertrauen auf Wissen zu gründen sucht. Die Wissenschaft kommt 

dadurch in die Rolle, Geschichtsnarrative, auf die Menschen ihr Vertrauen setzen, 

wissenschaftlich zu beglaubigen.10 Das war beim marxistischen Geschichtsnarrativ so, dessen 

wissenschaftliche Beglaubigung aus der Marxschen politökonomischen Theorie abgeleitet 

wurde. Und das ist beim realistischen Geschichtsnarrativ nicht anders, dessen wissenschaftliche 

Beglaubigung aus der politikwissenschaftlichen Theorie des Neorealismus abgeleitet wird. 

Doch lässt sich die Geschichte nicht auf Gesetze zurückführen, die ihren Verlauf von innen her 

 
10 Johannes Fischer, Vertrauen. Überlegungen zu einem aktuellen thema, 
https://profjohannesfischer.de/wp-content/uploads/2025/03/Vertrauen.pdf  

https://profjohannesfischer.de/wp-content/uploads/2025/03/Vertrauen.pdf


27 
 

bestimmen, so dass man nur diese Gesetze wissenschaftlich erheben muss, um zu wissen, womit 

man es in dem, was geschieht zu tun hat. Realismus, der sich auf den Glauben an solche 

Gesetzmäßigkeiten gründet, ist kein Realismus, sondern Verblendung. Wirklicher Realismus, 

der diesen Namen verdient, zeichnet sich durch Skepsis aus gegenüber allen Theorien und 

Narrativen, die letzte Gewissheit verheißen in Bezug auf den Verlauf der Geschichte. 

 

 

  

 

   


