Johannes Fischer

Achte Vorlesung: Vernunft und Lebenswelt; Vernunft in der Ethik; Warum der Mensch

kein Vernunftwesen ist; politische Vernunft; Realismus

Einleitung
Die siebte Vorlesung hat sich mit dem Thema ,Tugenden® befasst. Ich habe die These vertreten,
dass man Tugenden nur dann angemessen verstehen kann, wenn man sie als Phanomene der
Lebenswelt versteht. Bedeutung kam dabei der Einsicht zu, dass das Erleben von tugendhaftem
Verhalten auf einer eigentiimlichen Doppelung beruht: Im sinnenfalligen Erleben der Handlung
eines anderen Menschen erleben wir noch etwas anderes, das sich durch die Handlung
vermittelt und das uns auf sie eingestellt und ihr positiv zugeneigt macht: Hilfsbereitschaft,
GrofBziigigkeit oder Mitgefiihl. Diese Verhaltenseigentiimlichkeit erkennen wir als eine
Eigentiimlichkeit des Handelnden an, indem wir von ihm sagen, dass er hilfsbereit, groBziigig
oder mitfiihlend istz. Tugendhaftsein beruht auf sozialer Anerkennung und Tugenden sind
Eigenschaften der sozialen Welt, also Eigenschaften, die Menschen im Verhiltnis zu ihren

Mitmenschen haben.

Im Gegensatz zur herrschenden Auffassung sind Tugenden also keine Haltungen,
Einstellungen, Charaktereigenschaften oder Motive, d.h. Phinomene der natiirlichen Welt, wie
sie Gegenstand von Erkenntnis ist. Gewiss kann man sich durch Ubung und Gewdhnung eine
Verhaltensdisposition oder einen Charakter anbilden dergestalt, dass das Handeln und Verhalten
im Sinne der Tugend leichter fillt oder gar zur Selbstverstandlichkeit wird. Doch besteht die
Tugend nicht in diesem Charakter. Sie ist, wie gesagt, eine Eigenschaft der sozialen Welt.
Bereits bei einem aktuellen, momentanen Helfen werden Menschen als hilfsbereit anerkannt.
Die Anerkennung wird nicht von der Bedingung eines entsprechenden Charakters abhingig

gemacht, den festzustellen bei aktuellem Helfen gar nicht moglich ist.

Weil Tugendhaftigkeit auf Anerkennung beruht, gilt in Bezug auf sie all das, was in der vierten
Vorlesung tliber den Zusammenhang von Anerkennung, Achtung, Rechten und Gerechtigkeit

ausgefiihrt wurde. Mit der Anerkennung eines Menschen als groBziigig wird anerkannt, dass



thm gebiihrt, was grof3ziigigen Menschen gebiihrt, wie zum Beispiel Dank und Wertschitzung.
Die Anerkennung legt also auf eine entsprechende Achtung fest. Auf sie hat der GroBziigige ein
Recht. Auf diese Weise kommt es zu einer Art Tausch zwischen der Wohltat, die sich im
Verhalten des Tugendhaften anderen Menschen vermittelt, und der Anerkennung und Achtung,
die er von seinen Mitmenschen empfdngt. Den Abschluss der siebten Vorlesung bildeten

Uberlegungen zum Zusammenhang von Tugend und Gliick.

In der heutigen Vorlesung will ich mich mit dem Thema , Vernunft® befassen. Ich kann dabei an
die siebte Vorlesung ankniipfen, gilt doch auch Verniinftigkeit als eine Tugend. In einem ersten
Teil soll es um diese Tugend gehen. Wie gesagt sind Tugenden Phianomene der Lebenswelt, und
so mochte ich verdeutlichen, dass und inwiefern dies auch fiir diese Tugend gilt. Ein zweiter
Teil befasst sich mit der Beziechung zwischen Ethik und Vernunft. Ethik ist von ihren Anfingen
an mit dem Anspruch verbunden, die Frage, wie zu leben und zu handeln ist, mit Hilfe der
Vernunft beantworten zu konnen. Die Antworten, die im Laufe ihrer Geschichte hierauf
gegeben wurden, sind wesentlich davon bestimmt gewesen, was jeweils als Vernunft und als
verniinftig gegolten hat. So verhdlt es sich bis in die Gegenwart. Hinter Differenzen in
konkreten ethischen Fragen stehen hiufig Differenzen der Vernunftauffassungen, zum Beispiel
zwischen moralischen Realisten und Antirealisten. Ich will daher in diesem Teil noch einmal
die wichtigsten Einsichten zusammenstellen, die sich in den bisherigen Vorlesungen zum
Thema ,Vernunft und Unvernunft in der Ethik® ergeben haben. In einem dritten Teil werde ich
mich kritisch mit der anthropologischen These auseinandersetzten, dass der Mensch ein
Vernunftwesen ist. Sie ist nicht nur falsch, sondern auch, wie ich verdeutlichen will, in ihren
interkulturellen Konsequenzen destruktiv. Der vierte Teil befasst sich mit Blick auf die
Gegenwart mit dem Thema ,Politische Vernunft‘. Diese ist heute in einer Weise gefdahrdet, wie
dies in der Nachkriegsgeschichte unseres Landes noch nicht der Fall gewesen ist. Das ist Grund,
sich zu vergegenwiértigen, was mit ihr auf dem Spiel steht. Ein letzter Teil befasst sich mit der
Frage, was in Anbetracht der tiefen Desillusionierung, die die westlichen Demokratien
gegenwirtig aufgrund der besorgniserregenden globalen Entwicklungen erleben, politischer
Realismus ist. Auch das, was als solcher gilt, ist nicht frei von Verirrungen der politischen

Vernunft.

Vernunft und Lebenswelt
In der siebten Vorlesung war von dem Zusammenhang von Tugend und Vernunft die Rede.

Unverniinftiges Verhalten betrachten wir nicht als tugendhaft. Bei Aristoteles gehdrt die



Verniinftigkeit zum Wesen der Tugend. Fiihrt doch bei ihm der gedankliche Weg zu den
Tugenden tiber die Frage, wie die Vernunft als dasjenige, was den Menschen vor allen anderen
Lebewesen auszeichnet, die menschliche Lebenspraxis pragen kann. Seine Antwort: iiber die
Tugenden. Diesbeziiglich unterscheidet er zwischen zwei Arten von Tugenden, den
dianoetischen Tugenden oder Verstandestugenden und den ethischen Tugenden. Dem liegt die
Unterscheidung zwischen zwei Seelenteilen im Menschen zugrunde, einem verniinftigen
Seelenteil, der Vernunft in sich hat, und einem sinnlichen Seelenteil, der durch Ubung und
GewoOhnung dahin gebracht werden kann, dass er der Vernunft gehorcht, so wie ein Kind dem
Vater gehorcht. In Letzterem hat das Begehrungsvermdgen seinen Sitz. In dieser Weise sucht

Aristoteles den Zusammenhang von Tugend und Vernunft in der menschlichen Natur auf.

Doch ist auch die Vernunft ein Phanomen der Lebenswelt, also etwas, das erlebt wird. Ich habe
in den bisherigen Vorlesungen unterschieden zwischen Lebenswelten, in denen Menschen
beheimatet sind und die narrativ strukturiert sind, und der lebensweltiibergreifenden
Verstiandigung in der Sprache des Urteils auf eine gemeinsame Beschreibung der Welt. In
Letzterer hat die Vernunft ihren Sitz. Was es jetzt zu sehen gilt, ist, dass auch die
lebensweltiibergreifende Verstandigung etwas ist, das von den Beteiligten erlebt wird. Urteile
sind ja nicht bloB Sitze oder Aussagen, sondern AufBerungen von Sitzen, mit denen der
Sprecher einen Anspruch erhebt, ndmlich dass die betreffenden Sdtze wahr sind. Das bedeutet,
dass auch Vernuntft als das, was sich in wahren Urteilen zeigt, erlebt wird, ndmlich im Erleben
dessen, wie Menschen urteilen. Es handelt sich hier um dieselbe Doppelung im Erleben, wie
sie bei Phianomenen wie Grof3zligigkeit oder Hilfsbereitschaft im Blick war: Im sinnenfadlligen
Erleben des Verhaltens anderer Menschen erleben wir noch etwas anderes, den Sinnen
Entzogenes, das sich durch dieses Verhalten hindurch vermittelt und das uns auf dieses positiv
eingestellt macht und Vertrauen bewirkt. Der Unterschied besteht darin, dass es im Falle der
Vernunft ein sehr spezielles Verhalten ist, in welchem sie sich dem Erleben zeigt, ndmlich ein
Urteilen. Wo sie sich in Urteilen zeigt, da ist das prasent, worauf Menschen ihr Vertrauen setzen,
wenn sie sich auf die lebensweltiibergreifende Verstdndigung mit anderen Menschen einlassen
und sich von ihr eine gemeinsame Orientierung in der Welt und Ordnung des Zusammenlebens
erhoffen. Dieses Vertrauen ist der Grund fiir die Hochschitzung der Vernunft bei denen, die
diese Hoffnung teilen. Und es ist der Grund fiir die Hochschétzung der Ethik, da sie verspricht,

durch Vernunft das menschliche Zusammenleben zu ordnen.



In der siebten Vorlesung wurde unterschieden zwischen GroBziigigkeit, die als solche erlebt
wird, und der Tugend des GroBziigigseins, die als Eigenschaft der sozialen Welt auf
Anerkennung beruht. In derselben Weise lisst sich unterscheiden zwischen Vernunft, die in der
Art, wie Menschen urteilen, erlebt wird, und der Tugend des Verniinftigseins, die aufgrund
solchen Erlebens anerkannt wird, indem von Menschen gesagt wird, dass sie verniinftig sind.
So begriffen ist auch die Tugend der Verniinftigkeit keine Haltung, Einstellung oder

Charaktereigenschaft, sondern eine Eigenschaft der sozialen Welt.

Was die aristotelische Unterscheidung zwischen dianoethischen und ethischen Tugenden
betrifft, so ldsst sie sich im Rahmen der hier entwickelten Uberlegungen anhand der
Unterscheidung zweier Arten von Verhalten aufnehmen. Wir konnen von jemandem sagen, dass
er verniinftig ist; und wir kdnnen von jemandem sagen, dass er sich verniinftig verhélt. Das
Erste tun wir aufgrund seiner Art zu urteilen. Es geht um sein Verhalten in der
lebensweltiibergreifenden Verstdndigung, in der die Vernunft ihren Sitz hat. Das Zweite tun wir
in Bezug auf sein lebensweltinternes Verhalten, das im Hinblick darauf, ob es
situationsangemessen oder situationsunangemessen, richtig oder falsch, gut oder schlecht,
gerecht oder ungerecht ist, dem Urteil der Vernunft unterworfen werden kann. Féllt das Urteil
positiv aus, dann verhélt der Betreffende sich verniinftig. Er tut das, was nach dem Urteil der
Vernunft richtig ist. Was Aristoteles dianoetische Tugenden nennt, das hat es mit der ersten Art
von Verhalten zu tun. Es geht um das Verniinftigsein, das von Menschen ausgesagt wird
aufgrund der Vernunft, die sich in ihrem Urteil zeigt. Bei ethischen Tugenden wie
Freigiebigsein oder Grofziigigsein geht es demgegeniiber um Verhalten der zweiten Art. Wie
gesagt ist Verniinftigkeit eine Bedingung dafiir, dass Verhalten als tugendhaft gelten kann. Wenn
jemand ibertrieben freigiebig handelt, dann handelt er nicht im Sinne der Tugend der
Freigiebigkeit. Er ist freigiebig auch da, wo nach dem Urteil der Vernunft freigiebiges Verhalten

unangebracht ist.

Aristoteles hatte die Vorstellung, dass die Beziehung zwischen Vernunft und ethischen
Tugenden durch die verniinftigen Individuen hergestellt wird, indem diese sich kraft ihrer
Vernunft durch Ubung und Gewdhnung einen entsprechenden Charakter anerziehen. Doch
wenn die ethischen Tugenden Eigenschaften der sozialen Welt sind, die auf Anerkennung
beruhen, dann sind es die Anerkennenden, die diese Beziehung herstellen, indem sie die

Anerkennung von Tugendhaftigkeit von der Verniinftigkeit des betreffenden Verhaltens



abhédngig machen. Der Antrieb, sich verniinftig zu verhalten, resultiert dann aus dem Bestreben,

die entsprechende Anerkennung und Achtung zu erhalten.

Vernunft in der Ethik
Ich sagte, dass es das Versprechen der Ethik ist, durch Vernunft das menschliche Leben und
Zusammenleben zu ordnen. Das ist der Grund dafiir, warum wir uns mit Ethik beschéftigen.
Nun ist es eine offensichtliche Tatsache, dass Vernunft und Unvernunft in vielen Féllen nicht
leicht zu unterscheiden sind. Das hat damit zu tun, dass Vernunft sich in wahren Urteilen zeigt.
Ist doch die Wahrheit von Urteilen notorisch strittig. Der Grund hierfiir liegt darin, dass die
Wahrheit von Urteilen vor dem Hintergrund der eigenen Lebenswelt erkannt wird und dass es
nicht nur eine, sondern eine Vielzahl von Lebenswelten gibt. Davon war in den
vorausgegangenen Vorlesungen schon des Ofteren die Rede. Wie wir uns klargemacht haben,
muss deshalb zwischen der Wahrheit und der Geltung von Urteilen unterschieden werden. Was
vor dem Hintergrund der eigenen Lebenswelt als wahr erkannt wird, ist deshalb nicht auch
schon fiir andere giiltig in dem Sinne, dass auch sie diese Wahrheit anerkennen miissen, da sie
vor dem Hintergrund ihrer Lebenswelt urteilen. Besonders moralische Urteile konnen aus
diesem Grund hinsichtlich ihrer Wahrheit umstritten sein. Verhalten, das der eine als gut erlebt
und deshalb als gut beurteilt, kann von einem anderen anders erlebt und beurteilt werden. Die
Schwierigkeiten, sich liber die Wahrheit von Urteilen zu verstidndigen, haben ihren Grund in

dieser Abhingigkeit der Urteilswahrheit von der Lebenswelt der Urteilenden.

Nun gibt es allerdings Urteile, die nicht in dieser Weise von der lebensweltlichen Verifikation
abhingig sind. So kann auch das Urteilen als solches zum Gegenstand von Urteilen werden.
Das ist zum Beispiel der Fall, wenn gesagt wird, dass sich in der Sprache des Urteils Menschen
mit unterschiedlichem lebensweltlichem Hintergrund lebensweltiibergreifend auf eine
gemeinsame Beschreibung der Welt verstindigen, wobei sie die Beschreibung anhand der
narrativen Artikulationen ihrer Lebenswelt darauthin iiberpriifen, ob sie zutreffend ist und somit
die betreffenden Urteile wahr sind. Auch diese Feststellung ist ein Urteil, das wahr oder falsch
sein kann, ndmlich ein Urteil {iber das Urteilen. Doch die Erkenntnis seiner Wahrheit ist von
anderer Art als die Uberpriifung am eigenen Erleben. Erinnert sei diesbeziiglich noch einmal an
die erste Vorlesung, in der wir uns mit diesem Urteil befasst haben. Fiir seine Wahrheit spricht
die Beobachtung, dass in lebensweltinternen Sprachen wie zum Beispiel der Sprache der Bibel
keine Urteile vorkommen. Diese Sprachen artikulieren, wie die Menschen der betreffenden

Lebenswelten Welt erleben. An ihnen und ihren internen Verweisungszusammenhéngen haben



daher nur diejenigen teil, die den Lebenswelten zugehoren, die mit ithnen artikuliert werden.
Um sich lebensweltiibergreifend verstindigen zu konnen, bedarf es daher einer anderen
Sprache, die nicht Erleben artikuliert, sondern die Dinge bezeichnet, und zwar fiir alle
Beteiligten identisch bezeichnet in dem Sinne, dass alle dem Bezeichneten innerhalb ihrer
jeweiligen Lebenswelt dieselben Dinge zuordnen und sich so von der Angemessenheit der
Bezeichnung iiberzeugen konnen. Wie wir uns klargemacht haben, charakterisiert dies die
Sprache des Urteils. Sie ist die Sprache der Philosophie und der Wissenschaft, und mit ihrer
Entstehung kommt es zur Ausdifferenzierung von Wissen und Glauben. Der Glaube bezieht
seine Plausibilitét aus der narrativen Sinnkohérenz von Lebenswelten. Dass Jesus auf dem See
Genezareth ging, ist plausibel fiir Menschen, die an der Lebenswelt teilhaben, zu deren
sprachlicher Artikulation diese Erzdhlung gehort, die ihrerseits ihre Plausibilitdt aus ihrer
Einbettung in das Sinnganze der Erzdhlungen iiber Jesus Christus bezieht. Das Wissen hat
demgegeniiber seine Grundlage in der lebensweltiibergreifenden Sprache des Urteils. Wissen
wird liber die Grenzen von Lebenswelten hinweg von Menschen geteilt. An all dies sei hier

noch einmal erinnert, weil es die Grundlage bildet fiir die folgenden Uberlegungen.

Wenn das Urteil, dass wir uns mit Urteilen lebensweltiibergreifend auf eine gemeinsame
Beschreibung der Welt verstindigen, wahr ist, dann hat das weitreichende Konsequenzen fiir
die Unterscheidung zwischen Vernunft und Unvernunft. Dann miissen ndmlich eine Reihe von
philosophischen Uberzeugungen, die allgemein oder doch in bestimmten Kreisen als verniinftig
gelten, als unverniinftig aufgegeben werden, da sie auf falschen Urteilen beruhen. Von ihnen
allen war in den vorangegangenen Vorlesungen an irgendeiner Stelle die Rede. Im Folgenden
will ich noch einmal eine Ubersicht dariiber geben, welche fiir die Ethik relevanten
Uberzeugungen dies betrifft, und ich stelle sie dabei so zusammen, dass ihr innerer

Zusammenhang transparent wird.

An erster Stelle betrifft dies den Urteilsrealismus, also das Urteil, dass wir uns mit Urteilen tiber
die Wirklichkeit verstdndigen (statt iiber die Beschreibung der Wirklichkeit). Nach dieser
Auffassung werden mit Urteilen Tatsachen konstatiert. Die Folge ist eine Verdoppelung der
Wirklichkeit. Es gibt die Lebenswelt(en), und es gibt die Tatsachenwelt des Urteilsrealismus.

Mit Letzterer scheint es dann die Wissenschaft zu tun zu haben.

Eine Variante des Urteilsrealismus innerhalb der Ethik ist der moralische Realismus. Diejenigen

unter Thnen, die sich fiir die Argumente interessieren, mit denen der Urteilsrealismus verteidigt



wird, mochte ich auf das kiirzlich erschienene Buch von Markus Gabriel mit dem Titel
,,‘Moralische Tatsachen‘. Warum sie existieren und wie wir sie erkennen kdnnen*! hinweisen.
Gabriel ist ein engagierter Verfechter des moralischen Realismus. Das Buch ist erhellend nicht
nur im Blick auf die Argumente zugunsten des Urteilsrealismus, hier in Gestalt des moralischen
Realismus, sondern auch im Blick auf die Probleme, in die der moralische Realismus sich
verstrickt. So haben wir uns in der ersten Vorlesung anhand von Dieter Birnbachers Auffassung
von Moral, wonach in deren Mittelpunkt Urteile stehen, mit denen ein Verhalten positiv oder
negativ bewertet wird, klargemacht, dass Urteile nichts bewerten, sondern wertneutral sind. Mit
dem Urteil ,,In diesem Raum ist das Rauchen verboten* wird festgestellt, dass in diesem Raum
das Rauchen verboten ist, oder nominalistisch ausgedriickt: dass auf diesen Raum die
Beschreibung ,In diesem Raum ist das Rauchen verboten‘ zutrifft. Das ist eine wertneutrale
Feststellung. Fiir einen moralischen Realisten, der am wertenden Charakter der Moral festhalten
will, ist das natiirlich unbefriedigend. Deshalb postuliert Gabriel, dass moralische Tatsachen
eine Appellstruktur haben und dass sie an uns als Handelnde gerichtet sind. Bei genauem
Hinsehen macht er sich hiermit eine sprachliche Unschérfe zunutze. Wie gesagt sind Urteile
nicht einfach Sitze, sondern AuBerungen von Sitzen. Als AuBerung kann der Satz ,,In diesem
Raum ist das Rauchen verboten* sowohl ein Urteil als auch ein Verbot sein. In geschriebener
Form wird dies dadurch kenntlich gemacht, dass im ersten Fall an seinem Ende ein Punkt und
im zweiten Fall ein Ausrufezeichen steht. Aus dieser Unschérfe, dass ein und derselbe Satz je
nachdem, wie er geduBert wird, Verschiedenes bedeuten kann, bezieht die Meinung, dass
Normurteile und die ihnen vermeintlich korrespondierenden moralischen Tatsachen eine

Appellstruktur haben, ihre vordergriindige Plausibilitét.

Als falsch hat sich zweitens das Urteil erwiesen, dass Erkenntnis die sprachliche Form des
Urteils hat. In Verbindung mit dem Urteilsrealismus hat es zur Folge, dass die erkennbare Welt
mit der Welt der Tatsachen zusammenfillt. Lebenswelten verschwinden aus dem Bereich des
Erkennbaren, da sie narrativ zur Sprache kommen. Wie ich an fritherer Stelle ausgefiihrt habe,
ist fiir diese Auffassung die Kantische Philosophie paradigmatisch. Die erlebte Welt ist hier nur
unter dem engen Blickwinkel des Urteils relevant, ndmlich unter dem Gesichtspunkt der
Bestitigung oder Widerlegung der Wahrheit von Urteilen zum Beispiel beim
naturwissenschaftlichen Experiment, bei dem, wie Kant es ausdriickte, die Natur befragt wird,

wie ein Richter die Zeugen befragt.> An die Stelle des spontanen Erlebens tritt das in dieser

" Markus Gabriel, Moralische Tatsachen. Warum sie existieren und wie wir sie erkennen kénnen, 2025.
2 lmmanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, Werke in zehn Banden, herausgegeben von Wilhelm
Weischedel, Bd. 3, 23.



Weise urteilspraformierte Erleben, das Kant Erfahrung nennt. Die Erfahrung ist genauso sinn-
und wertneutral, wie es die Urteile sind, durch die sie praformiert ist und die durch sie bestétigt
oder widerlegt werden. Die Lebenswelt verwandelt sich in Empirie. Von der Irrigkeit dieser
Auffassung war schon mehrmals die Rede. Ein empirisches Urteil wie ,,Draulen regnet es* ist
hinsichtlich seiner Verifikation auf das Erleben angewiesen, das narrativ zur Sprache kommt.
Wenn es Erkenntnis nur in der Sprachform des Urteils gibt, dann driickt das Narrativ keine
Erkenntnis aus, und somit fehlt dem Urteil die Verifikationsbasis. Die Basisurteile empirisch-
wissenschaftlicher Theorien sind, wenn sie im Experiment iiberpriift werden, auf die
Bestitigung durch Narrative angewiesen, die artikulieren, was sich ereignet, und die dann im

Versuchsprotokoll festgehalten werden.

Irrig ist drittens das Urteil, dass die Wirklichkeit aus Tatsachen und Werten besteht. Wie in der
ersten Vorlesung ausgefithrt wurde, ist diese Auffassung die Folge der Reduktion der
Wirklichkeit auf die wertneutrale Welt der Tatsachen. Da mit der Verdringung der
Lebenswelt(en) dasjenige abhanden kommt, woraus das Handeln seine Griinde bezieht, bedarf
es eines Substituts hierfiir, und als dieses Substitut fungiert seit dem 19. Jahrhundert der
Wertbegriff. Man treibt nun Sport nicht um seiner Gesundheit willen, da sie eine wertneutrale
Tatsache ist, sondern weil man seiner Gesundheit einen Wert beimisst. Man schiitzt die Natur
nicht um der Natur willen, da auch sie unter die wertneutralen Tatsachen fillt. sondern um des
intrinsischen Wertes der Natur willen. Man achtet Menschen nicht um ihrer Wiirde willen,
sondern um ihres vermeintlichen intrinsischen Wertes willen, der mit ihrer Wiirde gleichgesetzt
wird. Der Begrift des Wertes und der Werte hat innerhalb der Philosophie eine steile Karriere
gemacht, und er spielt innerhalb der Ethik, und hier besonders in der angewandten Ethik, bis

heute eine bedeutende Rolle.

Falsch ist viertens das Urteil, dass ein nicht blof} intuitives, sondern reflektiertes moralisches
Handeln seine Griinde aus moralischen Urteilen bezieht. Auch diese Meinung ist Folge der
Auffassung, dass Erkenntnis die sprachliche Form des Urteils hat. Ein reflektiertes, auf der
Erkenntnis seiner Richtigkeit basierendes Handeln kann daher seine Griinde nicht aus der
Lebenswelt beziehen — das ist ,,blof} intuitiv" —, sondern es muss sie aus Urteilen beziehen.
Erinnert sei an den Abschnitt iiber die ethische Urteils- und Entscheidungsfindung in der
sechsten Vorlesung. Man spricht dann davon, dass das moralische Handeln seine Griinde aus
,Normen und Werten bezieht. Es ist diese Auffassung von moralischem Handeln, die dem

herrschenden Verstindnis von normativer Ethik zugrunde liegt. Thr wird die Aufgabe



zugewiesen, moralische Urteile zu begriinden, damit aus ihnen das moralische Handeln seine
Griinde beziehen kann. Dies zu leisten beanspruchen die modernen ethischen Theorien in
Gestalt von Kantianismus und Utilitarismus oder in neuerer Zeit die Diskursethik bis hin zu den
diversen Vorschldgen zu einer ethischen Letztbegriindung. Von der Irrigkeit dieser Auffassung
war soeben mit Bezug auf den Urteilsrealismus die Rede. Urteile, auch solche, die Normen und
Werte zum Inhalt haben, sind qua Urteile wertneutral und taugen daher nicht als Griinde fiir

Handlungen.

Falsch ist fiinftens das Urteil, dass das moralische Handeln der Moral verpflichtet ist. Davon
war in der dritten Vorlesung ausfiihrlich die Rede. Das moralische Handeln ist der Lebenswelt
verpflichtet, aus der es seine Griinde bezieht, und nicht der Moral. Die Meinung, es sei der
Moral verpflichtet, ist die direkte Folge der Auffassung, dass das reflektierte moralische
Handeln seine Griinde aus moralischen Urteilen bezieht. Geméf dieser Auffassung handelt
derjenige moralisch, der das moralisch Richtige tut, weil es moralisch richtig ist (statt es um
des willen zu tun, weshalb es moralisch richtig ist). Dementsprechend besteht die ethische
Tugend darin, das moralisch Richtige um seiner moralischen Richtigkeit willen zu tun. Erinnert
sei diesbeziiglich an Dieter Birnbachers Auffassung der ethischen Tugenden, von der in der
siebten Vorlesung die Rede war. Im Nachtrag zur dritten Vorlesung war von den verheerenden
Konsequenzen dieser Auffassung von Moral und Ethik die Rede. Sie fithrt zu einer
Ubermoralisierung des gesellschaftlichen Zusammenlebens, wie wir sie heute allenthalben
erleben, und lenkt von den eigentlichen, lebensweltlichen Griinden ab, an denen wir unser

Handeln ausrichten sollten.

Warum der Mensch kein Vernunftwesen ist
Der in seinen Folgen wohl verhdngnisvollste Irrtum besteht in dem Urteil, dass Menschen
Vernunftwesen sind und dass somit Vernunft universal, d.h. allen Menschen eigen ist. Wir sind
auf diese Problematik bereits am Ende der sechsten Vorlesung gestoflen, als es um die
vermeintliche Universalitdt der Menschenrechte ging. Wie gesagt entsteht das, was in der
westlichen Kultur als Vernunft gilt, in einem historisch kontingenten Vorgang mit der
Herausbildung der lebensweltiibergreifenden Sprache des Urteils als der Sprache von
Philosophie und Wissenschaft. Vernunft ist eine kulturelle Errungenschaft und nicht etwas,
womit Menschen von Natur begabt sind. Die kulturelle Entstehung der Vernunft ist zugleich
der Beginn der Selbstunterscheidung und Selbstabgrenzung derer, die an ihr teilhaben, von den

Menschen anderer Kulturen, die diese Entwicklung nicht durchlaufen haben und durch



10

geschlossene, narrativ  strukturierte, mythisch oder religiés geprigte Lebenswelten

gekennzeichnet sind.

Mit dem Urteil, dass der Mensch ein Vernunftwesen ist, erkldren diejenigen, die dank dieser
Entwicklung zu den Wissenden und Verniinftigen gehdren, ihre Sicht des Menschen fiir
universal. Die anderen, in mythischen und religiosen Weltbildern Befangenen gelten
demgegeniiber als unwissend und unverniinftig. Doch kann von Unwissenheit eigentlich nur in
Bezug auf Menschen gesprochen werden, die iiber die Fahigkeit verfiigen, zu wissen. Sie sind
unwissend in Bezug auf etwas, das sie wissen konnten. Das ist bei diesen Menschen jedoch
nicht der Fall. Sie orientieren sich in narrativen Glaubenssystemen. Auch unverniinftig konnen
sie nicht sein, weil Unvernunft sich in falschen Urteilen zeigt, sie aber die Sprache des Urteils
gar nicht sprechen. Gleichwohl wird ihnen mit dem Urteil, der Mensch sei ein Vernunftwesen,
unterstellt, dass auch sie, da sie Menschen sind, {iber die Anlage des Wissens und der Vernunft
verfiigen. Dass sie hiervon keinen Gebrauch machen, ist daher ihrer selbstverschuldeten
Unmiindigkeit zuzuschreiben. Der Uberlegenheitsanspruch des Westens gegeniiber anderen
Kulturen, der so weit ging, dass selbst noch der Kolonialismus als eine Wohltat fiir die
unterworfenen Volker gerechtfertigt wurde, weil ihnen Wissen und Vernunft gebracht wurden,

hat hier seine tiefsten Wurzeln.

Dass das Urteil, Menschen seien Vernunftwesen, falsch ist, ist leicht zu erkennen, ndmlich
indem man dieses Urteil nicht urteilsrealistisch liest, wie es diejenigen tun, die hierauf eine
ganze Anthropologie griinden, sondern nominalistisch liest. Dann besagt es, dass auf Menschen
die Beschreibung ,Vernunftwesen® zutrifft. Ersichtlich ist das bei Menschen, die in
geschlossenen religiosen Lebenswelten leben, nicht der Fall. Man kann sich an diesem Beispiel
noch einmal die tiefe Problematik des Urteilsrealismus verdeutlichen. Mit dem Urteil
,Menschen sind Vernunftwesen® wird genaugenommen etwas iiber den Begriff des Menschen
gesagt: Menschsein heiflt, Vernunft haben. Wenn empirische Menschen nicht {iber Vernunft
verfiigen, dann bedeutet das diesem Urteil zufolge, dass sie ihr Menschsein noch nicht
vollumfanglich entwickelt haben und dass es ihnen daher am vollen Menschsein fehlt. Das pragt
dann den Blick auf ganze Kulturen. Haitten zu den Zeiten der Aufkldrung der Moderne
Menschen mit weiller Hautfarbe Menschen mit schwarzer Hautfarbe versklaven konnen, wenn
sie bei diesen dieselbe aufgekldrte Vernunft angetroffen hitten, auf die sie selbst sich etwas
zugutehielten? Was man Rassismus nennt, das ist in Wahrheit die Abwertung von Menschen

wegen ihrer vermeintlichen kulturellen und geistigen Riickstidndigkeit und Primitivitdt. Die



11

Hautfarbe ist lediglich das &uBlere Erkennungszeichen fiir kulturelle und geistige
Minderwertigkeit. Heute steht es unter einem strikten moralischen Verbot, Menschen wegen
ihrer Hautfarbe zu diskriminieren. Doch am Vorurteil der kulturellen Minderwertigkeit hat das
kaum etwas gedndert. Wir alle tragen als Angehorige der westlichen Kultur dieses Vorurteil tief

in uns selbst.

Oder etwa nicht? Machen wir hierauf die Probe! Ich habe am Ende der sechsten Vorlesung von
der Situation der psychisch Kranken in der Elfenbeinkiiste erzdhlt, die dort, hdufig iiber viele
Jahre, an Bdume angekettet werden, wenn die Menschen ihrer Umgebung sich angesichts ihres
Verhaltens nicht anders zu helfen wissen. Psychische Krankheiten, aber auch epileptische
Anfille werden in den dortigen ldndlichen Regionen zumeist mit bosen Geistern in Verbindung
gebracht, die von den Kranken Besitz ergriffen haben. Dementsprechend versucht man ihnen
in den vielen Gebetscamps, in die die Kranken von ihren Angehorigen gebracht werden, zu
helfen. Man betet um die Vertreibung der Geister aus ihrem Leib, oder man setzt sie

Hungerkuren oder anderen Torturen aus, damit die Geister ihren Leib verlassen.

Natiirlich ist das alles Aberglaube. Nicht wahr? Genau so denken wir als aufgeklérte Européer.
Und wir halten uns etwas darauf zugute, dass wir es besser wissen. Doch die Menschen dort
erleben das so. Da, wo wir einen epileptischen Anfall erleben, erleben sie im Uberwiltigtwerden
des Kranken durch seinen Anfall die Anwesenheit eines bosen Geistes, der den Kranken
niedergeworfen hat. Man kann dort auf Menschen treffen, die Narben von schweren
Verbrennungen aufweisen, weil sie bei einem epileptischen Anfall ins Feuer gestiirzt sind und
niemand sich traute, sie herauszuziehen, aus Angst, der bose Geist konnte auch von dem Retter
Besitz ergreifen. Sollten wir die Menschen dort nicht so schnell wie moglich von ihrem

Aberglauben befreien?

Doch woher wissen wir, dass das Aberglaube ist? Weil wir wissen, dass es sich bei einem
solchen Ereignis um einen epileptischen Anfall handelt? Woher wissen wir, dass es sich um
einen epileptischen Anfall handelt? Glauben wir es nicht deshalb zu wissen, weil wir es als
einen epileptischen Anfall erleben? Wie alle empirischen Urteile, so hat auch das Urteil ,Dies
ist ein epileptischer Anfall* seine Verifikation im Erleben. Was uns von jenen Menschen in der
Elfenbeinkiiste unterscheidet, ist die sdkulare Lebenswelt, in der wir dieses Ereignis verorten
und in der es keine bosen Geister gibt. Sie ist, wie gesagt, in ihrer Sdkularitét kulturell aus der

lebensweltiibergreifenden Verstandigung in der Sprache des Urteils hervorgegangen.



12

Was uns des Weiteren von jenen Menschen unterscheidet, ist der Glaube, dass wir
wissenschaftlich nachweisen konnen, dass es sich bei einem solchen Ereignis um einen
epileptischen Anfall handelt. Doch wie weisen wir das nach? Wie gesagt sind empirische
Wissenschaften dadurch charakterisiert, dass in ihnen das Erleben unter dem engen
Gesichtspunkt der Bestitigung oder Widerlegung von Urteilen befragt wird. Dieses
urteilspraformierte Erleben nennen wir Erfahrung. So wird auch ein plotzliches, unerklérliches,
anfallsdhnliches Verhalten eines Menschen urteilspraformiert darauthin in den Blick gefasst, ob
es das Urteil ,epileptischer Anfall® bestitigt oder nicht. Dass es sich um einen bdsen Geist
handeln konnte, ist bei der empirisch-wissenschaftlichen Uberpriifung von vorneherein nicht
als Moglichkeit vorgesehen. Warum nicht? Weil im Unterschied zu epileptischen Anféllen bose

Geister nicht zu unserer sdkularen Lebenswelt gehdren. Wir erleben sie nicht.

Das bedeutet, dass sich die empirisch-wissenschaftliche Erkenntnis in einem Zirkel bewegt:
Dasjenige, was aufgrund der Erfahrung erkannt wird, ist praformiert durch die Urteile, unter
denen die Lebenswelt befragt wird; umgekehrt beziehen diese Urteile ihre heuristische
Plausibilitdt aus der Lebenswelt, die befragt wird. Aufgrund dieses Zirkels ist es ein Irrtum zu
meinen, dass wir fiir unsere Sicht der Dinge die Wissenschaft auf unserer Seite haben, die
erwiesen hat, dass es sich bei einem solchen Ereignis um einen epileptischen Anfall handelt,
wihrend die Menschen in der Elfenbeinkiiste in Aberglauben befangen sind. Der Fehler liegt
schon in der Unterstellung, dass diese Menschen dasselbe Ereignis erleben wie wir, ndmlich
einen epileptischen Anfall, und dass sie es nur falsch erkldren, ndmlich mit der Anwesenheit
eines bosen Geistes, und dass ihr Aberglaube im Filirwahrhalten dieser falschen Erkldrung
besteht. Tatsdchlich erleben sie keinen epileptischen Anfall, sondern im Erleben dessen, was

dem Kranken widerféahrt, die Anwesenheit eines bosen Geistes.

Was uns also tatsdchlich von jenen Menschen unterscheidet, ist die simple Tatsache, dass wir
in einer anderen Lebenswelt leben als sie. Diese Tatsache berechtigt zu keinerlei Urteil {iber
ihre Lebenswelt oder iiber sie als Angehorige dieser Lebenswelt. Also auch nicht zu dem Urteil,

dass sie abergldubisch sind.

Es gibt heute eine Debatte dariiber, ob wir Menschen wie jene in der Elfenbeinkiiste nicht besser
von der westlichen wissenschaftsbasierten Medizin verschonen sollten. Wenn wir unsere

Medizin dorthin bringen: Pridsentieren wir uns damit nicht als die Angehdrigen einer



13

iiberlegenen Kultur, als die Wissenden, die ihnen in ihrer Unwissenheit beistehen? Meine
personliche Meinung ist, dass das zwar der Fall sein kann, aber dass es nicht der Fall sein muss.

Es kommt darauf an, wie die medizinische Kooperation mit den Menschen dort gestaltet wird.

Das Beispiel der Elfenbeinkiiste beschiftigt mich personlich deshalb, weil ich in einer Stiftung
mitarbeite, die sich die Verbesserung der medizinischen Versorgung von psychisch Kranken in
armen Lindern zum Ziel gesetzt hat.? Sie unterstiitzt ein Pilotprojekt in der Elfenbeinkiiste, mit
dem gezeigt werden soll, dass die Mitarbeiter in den landlichen Gesundheitszentren, die bislang
nur fiir somatische Krankheiten ausgebildet sind, zu niedrigen finanziellen Kosten auch in einer
basalen psychiatrischen Diagnostik und Behandlung von psychischen Krankheiten geschult
werden konnen, so dass eine gemeindenahe psychiatrische Versorgung in den ldndlichen
Regionen aufgebaut werden kann. Das Ziel ist es, durch den Nachweis der Durchfiihrbarkeit zu
niedrigen Kosten mittelfristig den Staat hierfiir zu gewinnen, in dessen Verantwortung diese

Aufgabe eigentlich fallt.

Initiiert wurde das Projekt von einem einheimischen Professor fiir Psychiatrie an der Universitét
von Bouaké, der einen Teil seiner Ausbildung in Frankreich absolviert hat. Er ist gldubiger
Katholik und der festen Uberzeugung, dass man in der Elfenbeinkiiste Psychiatrie nur betreiben
kann, wenn man keinen Gegensatz zwischen westlicher Medizin und der religiésen Spiritualitét
der Menschen dort aufkommen ldsst, sondern als Psychiater diese Spiritualitit achtet und ernst
nimmt. Wie die westliche Medizin in die religiose Lebenswelt dort integriert wird, zeigt die
AuBerung des spirituellen Leiters eines Gebetscamps, das im Rahmen dieses Projekts in die
psychiatrische Versorgung aufgenommen wurde und in dem nach kurzer Zeit kein Kranker
mehr angekettet war und ein groBer Teil der Kranken nach Hause entlassen werden konnte: Seit

die Kranken Medikamente nehmen, wiirden die Gebete fiir sie eine groflere Wirkung entfalten.

Die Menschen dort erleben die westliche Medizin nicht als Infragestellung ihrer Lebenswelt.
Die Erfahrung ist vielmehr, dass sie mit groBBer Dankbarkeit darauf reagieren, ihre Angehdrigen
nicht mehr an Bdume ketten zu miissen oder in Gebetscamps bringen zu miissen, wo ihnen
teilweise dasselbe widerfihrt, sondern sie wieder bei sich zuhause aufnehmen zu kénnen. Das
funktioniert freilich nur, wenn eine regelméfige medikamentdse Versorgung sichergestellt ist,
was unter dortigen Bedingungen nicht einfach ist. Kurzum: Es geht nicht darum, die Menschen

dort von westlicher Medizin zu verschonen. Es geht vielmehr darum, sie von dem

3 Mindful Change Foundation, https://mindful-change.org/en/home-2/


https://mindful-change.org/en/home-2/

14

Universalitdtsanspruch zu verschonen, den der Westen fiir seine sdkulare Lebenswelt erhebt in
der irrigen Meinung, dass diese durch Vernunft und Wissenschaft als universal erwiesen ist.
Man kann die psychisch Kranken dort mit Medikamenten versorgen, ohne sie mit diesem
Anspruch zu konfrontieren, ndmlich indem man es ihnen und ihren Mitmenschen iiberlésst, wie
sie die Medikamente und deren Wirkung in ihre religiose Lebenswelt integrieren. Warum soll
es nicht auch eine Gabe Gottes sein, Medikamente zu erfinden und herzustellen, damit

psychisch kranken Menschen geholfen werden kann?

Nicht ersparen sollte man den Menschen dort allerdings die Auseinandersetzung damit, dass
man als Angehoriger der westlichen Kultur an einer anderen, sdkularen Lebenswelt teilhat und
dass man deshalb vieles anders und auch kritisch sieht, zum Beispiel, was die Torturen betrifft,
denen die psychisch Kranken aufgrund des Geisterglaubens ausgesetzt werden. Thnen diese
Auseinandersetzung zu ersparen und die eigene Lebenswelt zu verleugnen wiirde bedeuten, sie
nicht als Gleiche zu behandeln, sondern sie zu bevormunden, in der Meinung, dass man besser

weil}, was fiir sie gut ist und was nicht. Das wire westlicher Paternalismus.

Politische Vernunft
Nirgendwo ist die Vernunft heute so gefahrdet wie im Bereich des Politischen. Ich will daher
nach den eher grundsitzlichen, fundamentalethischen Themen der heutigen Vorlesung in der

verbleibenden Zeit ndher auf die politische Vernunft eingehen.

Von ihr war bereits in der zweiten Vorlesung im Rahmen eines Ausblicks die Rede. Der Anstof3
hierfiir war die Einsicht, dass die Vernunft ihren Sitz in der lebensweltiibergreifenden
Verstindigung zwischen Menschen mit unterschiedlichem lebensweltlichem Hintergrund hat.
Moderne Demokratien sind durch einen Pluralismus von Lebenswelten gekennzeichnet. Daher
sind sie fiir die Legitimation der Regeln und Institutionen, auf die das Zusammenleben
gegriindet ist, sowie im Blick auf die Entscheidungen, die im Interesse des politischen
Gemeinwesens zu treffen sind, elementar auf die politische Vernunft ihrer Biirgerinnen und
Biirger angewiesen. Sie bietet diesen die Moglichkeit, im friedlichen Zusammenleben mit
anderen ihr eigenes Leben zu leben und dabei diejenige Sinnerfiillung zu verwirklichen, die sie
selbst préferieren. Man kann diesen letzten Satz als ein Narrativ lesen, welches das
Sinnversprechen formuliert, mit dem die Demokratie im Glauben ihrer Biirger verankert ist und
durch das diese motiviert sind, die Demokratie zu bejahen und sich auf die politische Vernunft

einzulassen.



15

Die grofite Gefahr fiir die Demokratie liegt darin, dass ihre Biirger den Glauben an dieses
Sinnversprechen verlieren, zum Beispiel weil sie aufgrund von Umstédnden, die sie nicht selbst
verschuldet haben, wie Arbeitslosigkeit oder sozialem Abstieg, den Sinn in ihrem Leben nicht
verwirklichen konnen, den sie erstreben; oder weil sie den Glauben daran verlieren, dass die
Politik die Probleme 16sen kann, die im Interesse des politischen Gemeinwesens gelost werden
miissen, von dessen Wohl ihr eigenes Wohlergehen abhidngt. Wenn das Sinn-Narrativ der
Demokratie unglaubwiirdig wird, dann liegt es nahe, dass das entstandene Sinnvakuum durch
andere politische Narrative aufgefiillt wird, die das, was die Menschen erleben, in ein grof3eres
politisches Sinnganzes einordnen. Die Folge ist die Abkehr von der politischen Vernunft. An
die Stelle der Verstindigung mit Andersglaubenden und -denkenden tritt die Verstandigung mit
Gleichgesinnten, die dieselben politischen Narrative teilen. Die Gesellschaft zerfallt dadurch in

politische Lager, zwischen denen Verstindigung kaum noch stattfindet.

In der zweiten Vorlesung war auch davon die Rede, dass fiir diejenigen, die sich in alternativen
politischen Narrativen orientieren, ein anderes Modell der gesellschaftlichen und politischen
Integration Attraktivitdt erlangt, ndmlich nicht iiber die lebensweltiibergreifende politische
Vernunft, sondern in Gestalt einer gemeinsamen, die Sphére des Politischen umfassenden und
in geteilten Narrativen fundierten Lebenswelt. Fiir seine Anhadnger bezieht dieses Modell seine
Attraktivitét gerade aus dem Kontrast zur Sinnleere und Wertneutralitét der Welt der politischen
Vernunft. Als beispielhaft hierfiir gilt in rechten Parteien in Europa das heutige Russland. Dieses
hat in seiner Verfassung den Schutz der historischen Wahrheit verankert, und dementsprechend
gibt der Staat das Geschichtsnarrativ, das als legitimatorische Grundlage fiir das politische
Handeln gilt, verbindlich vor. In der russischen Propaganda wird dieses Modell von
gesellschaftlicher Integration als Gegenmodell zum westlichen Liberalismus und
Universalismus angepriesen und zu dessen Sinnleere und Dekadenz, aufgrund deren elementare
Werte wie Familie, Religion oder Nation abhandengekommen sind. Gerade am Beispiel
Russlands kann heute jeder, der sich einen Sinn fiir die Realitdten bewahrt hat, sehen, dass und
wie die Umsetzung der Fiktion einer gemeinsamen politischen Lebenswelt — die in Russland
einen Namen hat, ndmlich ,,russische Welt* (russkij mir) — Autoritarismus, Repression und eine

gleichgeschaltete Gesellschaft zur Folge hat.

Im Vergleich zu dieser Form der politischen Integration hat die Demokratie ein strukturelles

Problem. Gerade indem sie es ihren Biirgerinnen und Biirgern ermdglicht, ihr eigenes Leben zu



16

leben und dabei diejenige Sinnerfiillung zu verwirklichen, die sie selbst priaferieren, begiinstigt
sie die Ausrichtung der Lebensentwlirfe der Biirgerinnen und Biirger an der Privatsphire und
eine Politikdistanz dergestalt, dass die Sorge fiir das politische Gemeinwesen kein Teil dieser
Lebensentwiirfe ist. Zu beobachten ist dies in der gegenwirtigen Debatte {iber die
Wiedereinfiihrung der allgemeinen Wehrpflicht angesichts der internationalen Bedrohungslage,
in der die Wehrpflicht als Einschrankung der individuellen Freiheit und Selbstbestimmung
kritisiert wird. Die Demokratie ldsst jedem die Freiheit, sich um andere Dinge als um Politik zu
kiimmern. Niemand muss sich dafiir interessieren oder gar engagieren. Und sie ldsst dariiber
hinaus jedem die Freiheit, sich mit politischen Fragen nicht politisch auseinanderzusetzen,
sondern sich im Rahmen des eigenen Lebensentwurfs auf andere Weise, zum Beispiel moralisch
oder religiés, zu positionieren, ungeachtet der Griinde der politischen Vernunft. Diese hat
dadurch keinen leichten Stand. Besonders das Spannungsverhéltnis zwischen politischer
Vernunft und Moral zieht sich in den zuriickliegenden Jahrzehnten durch die politischen

Debatten der Bundesrepublik.

Auch dabei spielen Narrative eine entscheidende Rolle. Die politische Vernunft ist nicht nur
durch die Narrative ,,der anderen®, der ,,Rechten®, bedroht, sondern auch durch die Narrative,
die subkutan und unreflektiert das eigene Denken und Handeln bestimmen. So ist in den
zuriickliegenden Jahrzehnten ein Narrativ wirkungsmichtig gewesen, das den Fortgang der
Geschichte als einen moralischen Fortschritt erzdhlt in Richtung auf eine Welt, in der die
militdrische Riistung liberwunden ist, die Menschenrechte geachtet sind und in der es keine
Grenzen mehr gibt, die Fliichtlinge davon abhalten, den Boden des Landes zu betreten, in dem
sie Zuflucht suchen wollen. Es hat Menschen Sinn darin finden lassen, sich fiir diese moralisch
gute Welt einzusetzen. Es spielte eine Rolle in der Friedensbewegung zu Beginn der 80er Jahre
des letzten Jahrhunderts, als Hunderttausende von Menschen mit Menschenketten quer durch
die Republik gegen den Doppelbeschluss der Nato demonstrierten (der sich danach als richtig
herausstellte, weil er zu Abriistungsverhandlungen mit der Sowjetunion fiihrte). Und es spielte
spéter eine Rolle bei der Willkommenskultur der Jahre 2015/16, als die Grenzen gedffnet
wurden fiir die unkontrollierte Einreise einer groen Zahl von Fliichtlingen und Migranten. Im
Riickblick weill man, dass ausweislich der Statistik damals der Aufstieg der AfD begann, die

zuvor eine unbedeutende Partei gewesen ist.

Um den Konflikt zwischen politischer Vernunft und Moral zu verstehen, muss man sich die

Eigenart der Sphire des Politischen vergegenwirtigen. Sie ist bestimmt durch die Struktur



17

politischer Gemeinwesen. Zu deren Wesensmerkmalen gehort die Differenz zwischen denen,
die ihnen zugehoren, d.h. ihren Biirgerinnen und Biirgern, und denen, die ihnen nicht
zugehoren. Insofern gehort Exklusion zum Wesen des Politischen. Da politische Gemeinwesen
territorial verfasst sind, wird mit jener Differenz zugleich eine Grenze gezogen zwischen denen,
die ein Recht haben, auf dem betreffenden Territorium zu leben, und denen, die kein solches
Recht haben, es sei denn, es wird ihnen ein entsprechendes Aufenthaltsrecht gewihrt. Fiir die
Existenz und Bestandserhaltung politischer Gemeinwesen ist es dabei wesentlich, dass sie
souverdn darin sind, selbst die Kriterien festzulegen, die dariiber entscheiden, wer zugehorig ist
und wer nicht und wer eine Chance bekommen oder ein Anrecht darauf haben soll, geduldet
oder aufgenommen zu werden. Michael Walzer hat politische Gemeinwesen in dieser Hinsicht
mit Vereinen verglichen, die ebenfalls nur existieren und auf Dauer bestehen kdnnen, wenn sie
die Entscheidungshoheit dariiber haben, wen sie aufgrund welcher Kriterien als Mitglied
aufnehmen.* Auf Dauer behaupten kénnen sich politische Gemeinwesen nur, wenn sie ihre
Souveranitit gegeniiber Versuchen, diese zu unterlaufen oder ganz zu beseitigen, verteidigen
und die Regeln fiir Zugehdrigkeit und Aufenthaltsrechte auch durchsetzen, wozu insbesondere
der Schutz ihrer AuBlengrenzen gegen illegale Einwanderung gehort. In einer Welt voller Flucht
und Migration sind damit Konflikte unvermeidlich. Auch die Fihigkeit, sich gegen einen
potenziellen Aggressor angemessen verteidigen zu konnen, ist Voraussetzung fiir die Wahrung

der Souverénitit und Bestandserhaltung eines politischen Gemeinwesens.

Aus einer moralischen Perspektive kann man das alles ganz furchtbar und hochproblematisch
finden. Die Frage ist jedoch, wie menschliches Zusammenleben gedeihen konnen soll ohne
seine politische Organisation und Gestaltung. Hannah Arendt hat es in Anbetracht der vielen
Staatenlosen zu ihrer Zeit als das grundlegendste Recht eines jeden Menschen bezeichnet,
Rechte zu haben. Doch Rechte gibt es nur dank politischer Gemeinwesen, die sie innerhalb
threr Grenzen in Geltung setzen und gewéhrleisten. Auch die universellen Menschenrechte
erlangen Wirksamkeit nur dann, wenn sie in staatliches Recht iibernommen und innerhalb von
dessen Geltungsbereich beachtet und durchgesetzt werden. Man sieht dies ex negativo an
Staaten, in denen Menschenrechte systematisch missachtet werden. Wer will, dass Menschen
Rechte haben, der muss daher politische Gemeinwesen mit einer funktionierenden
Rechtsordnung wollen. Damit aber ist unvermeidlich das Problem von Zugehdrigkeit und

Nichtzugehorigkeit gegeben, und ebenso all das andere, was fiir den Bestand und die

4 Michael Walzer, Sphéaren der Gerechtigkeit. Ein Pladoyer fir Pluralitat und Gleichheit, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1992. Zum Problem der Zugehorigkeit bzw. Nichtzugehorigkeit als einem
Gerechtigkeitsproblem vgl. besonders S. 65-108.



18

Selbstbehauptung politischer Gemeinwesen erfordert ist, den Schutz ihrer Aullengrenzen

eingeschlossen.

Diese wenigen Bemerkungen sollen geniigen, um zu verdeutlichen, dass zwischen Moral
einerseits und Politik andererseits ein fundamentales Spannungsverhéltnis besteht. Aus einer
moralischen Perspektive betrachtet ist es nicht wesentlich, ob jemand Deutscher oder Afghane
ist. Wesentlich ist, dass er ein Mensch ist, dem das geschuldet ist, was Menschen moralisch
geschuldet ist. Aus einer politischen Perspektive betrachtet macht es hingegen einen
entscheidenden Unterschied, ob jemand Deutscher oder Afghane ist. Davon hidngt ab, welche
politischen Rechte er in Deutschland hat. Das Narrativ vom moralischen Fortschritt in Richtung
auf eine Welt der offenen Grenzen setzt sich iiber diese politische Verfasstheit des menschlichen
Zusammenlebens hinweg. Es hat zu einer Verdrangung der politischen Vernunft durch Moral
gefiihrt. Nach dieser Sicht ist die Politik nicht nur dem politischen Gemeinwesen und den
Biirgerinnen und Biirgern verpflichtet, sondern unmittelbar der Moral. Besonders die Kirchen,
und hier die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD), haben an dieser Moralisierung des
Politischen einen erheblichen Anteil gehabt. Das reichte bis dahin, dass die christliche
Nichstenliebe zur Staatsaufgabe erklirt worden ist.’ Der Staat soll unter Hintanstellung aller
anderen staatlichen Aufgaben bis an die Grenzen seiner Moglichkeiten der Aufnahme von
Fliichtlingen und Migranten Prioritét einriumen. Noch bei der EKD-Synode 2024 wurde der
Rat der EKD von der Synode damit beauftragt, sich bei der Bundesregierung und auf EU-Ebene
dafiir einzusetzen, legale und sichere Wege fiir Gefliichtete und Migrantinnen und Migranten
in die EU zu erdffnen, dies ohne Riicksicht auf die absehbaren politischen Folgen, die
angesichts des Anwachsens des Rechtspopulismus in den européischen Staaten eine Umsetzung
dieser Forderung haben wiirde.® Eine nochmalige Situation wie 2015/16, auf die diese
Forderung hinauslduft, wiirde die politischen Gewichte in Europa definitiv zugunsten der

Rechten verschieben.

5 Siehe hierzu das Interview mit der damaligen Ratsvorsitzenden der EKD Anette Kurschus in der FAZ vom
30. Oktober 2023: ,,Mehr legale Zugangswege nach Europa“. EKD-Ratsvorsitzende Annette Kurschus uber
Grenzen in der Migration — und die Aktionen der letzten Generation. Vgl. dazu Johannes Fischer,
Néachstenliebe als Staatsaufgabe? Zum Politikverstandnis der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD),
https://profjohannesfischer.de/wp-content/uploads/2023/11/Staatsverst%C3%A4ndnis-EKD.pdf

6 Beschlusse der 5. Tagung der 13. Synode der EKD 2024, https://www.ekd.de/beschluesse-synode-2024-
85855.htm . Vgl. hierzu Johannes Fischer, Ein unauflésbares Dilemma. Zu den Beschlussen der EKD-
Synode zum Thema Flucht und Migration, https://profjohannesfischer.de/wp-
content/uploads/2024/11/EKD-Synode-2024-Beschl%C3%BCsse-zu-Flucht-und-Migration-17.11.24.pdf



https://profjohannesfischer.de/wp-content/uploads/2023/11/Staatsverst%C3%A4ndnis-EKD.pdf
https://www.ekd.de/beschluesse-synode-2024-85855.htm
https://www.ekd.de/beschluesse-synode-2024-85855.htm
https://profjohannesfischer.de/wp-content/uploads/2024/11/EKD-Synode-2024-Beschl%C3%BCsse-zu-Flucht-und-Migration-17.11.24.pdf
https://profjohannesfischer.de/wp-content/uploads/2024/11/EKD-Synode-2024-Beschl%C3%BCsse-zu-Flucht-und-Migration-17.11.24.pdf

19

Die Moralisierung des Politischen hat zur Folge, dass die Souverdnitidt politischer
Gemeinwesen ausgehebelt wird, selbst zu entscheiden, ob sie Fliichtlinge aufnehmen und wie
viele sie aufnehmen. Denn was sie zu tun haben, ist durch die Moral vorgegeben, und zwar als
eine Pflicht, in der besonders reiche Staaten stehen, ganz unabhidngig vom Willen ihrer
Biirgerinnen und Biirger. Deren Wille ist eher ein Risiko, weil sie etwas anderes wollen konnen
als eine Fliichtlingspolitik, die das moralisch Aufgegebene in die Tat umsetzt. So l4uft die
Moralisierung der Politik tendenziell auf eine Entmiindigung des Souverins hinaus, und so ist
die Fliichtlingspolitik der Jahre 2015/16 und der Folgejahre bei vielen Biirgern angekommen.
Das hat Rechtspopulisten in die Lage gebracht, sich als die besseren Demokraten zu
prasentieren, weil sie fordern, dass in der Migrationspolitik der Wille der Biirger maB3gebend

sein soll.

Das Narrativ vom moralischen Fortschritt in Richtung auf eine bessere Welt hat auch auf
anderen Gebieten zu krassen politischen Fehleinschitzungen gefiihrt, so insbesondere in Bezug
auf die Notwendigkeit einer militdrischen Verteidigungsfahigkeit. Auch hierfiir ist die
Evangelische Kirche in Deutschland ein Beispiel. So hat die Synode der EKD bei ihrer Tagung
im November 2019 in Dresden eine ,,Kundgebung* zum Thema ,,Kirche auf dem Weg der
Gerechtigkeit und des Friedens*’ beschlossen, die einer pazifistischen Selbstverpflichtung der
Mitglieder der Synode gleichkommt und in der die Politik aufgefordert wird, die militérische
Riistung zu tiberwinden. Zur Begriindung heift es, dass die Erfahrung zeige, ,,dass Menschen,
Gemeinschaften und Staaten in der Lage sind, Probleme und Konflikte in allen Bereichen des
gesellschaftlichen und politischen Lebens auf konstruktive und gewaltfreie Weise zu
bearbeiten. Es gibt erprobte Konzepte und Instrumente dafiir, Wege aus Gewalt und Schuld zu
finden, einander vor Gewalt zu schiitzen und VersShnungsprozesse zu gestalten — in
Friedenszeiten wie in Krisen- und Kriegssituationen.* Die Synode hat diesen Text zu einem
Zeitpunkt verabschiedet, als gerade im Irak und in Syrien der Islamische Staat (IS) militérisch
niedergerungen worden ist. Was wiren in Bezug auf ihn die erprobten Konzepte und
Instrumente gewesen, Wege aus der Gewalt zu finden und Versohnungsprozesse zu gestalten?
Oder was wiren die erprobten Konzepte gewesen, um Hitler vom Uberfall auf Polen
abzuhalten? Man wollte die Realitdten nicht sehen und hat sich die Welt so zurechtgelegt, wie
man sie aus moralischen Griinden sehen wollte, ndmlich um den politischen Pazifismus als eine

realistische Option rechtfertigen zu konnen. Erst der Uberfall Russlands auf die Ukraine hat

7 Kirchenamt der EKD, Kirche auf dem Weg der Gerechtigkeit und des Friedens,
https://www.ekd.de/kundgebung-ekd-synode-frieden-2019-51648.htm Vgl. hierzu Johannes Fischer
»Gewaltlos in einer Zuckerwattewelt®, https://zeitzeichen.net/node/7979



https://www.ekd.de/kundgebung-ekd-synode-frieden-2019-51648.htm
https://zeitzeichen.net/node/7979

20

innerhalb der EKD einen Prozess in Gang gesetzt, bei dem sich gegen gro3e innere Widerstédnde
eine realistischere Sicht durchgesetzt hat, die in der Friedensdenkschrift von 2025% ihren

Niederschlag gefunden hat.

Heute herrscht Erniichterung, und der Realismus steht jetzt hoch im Kurs. Doch sollte man sich
nicht tduschen: Auch das, was als Realismus gilt, ist anfallig fiir fragwiirdige und irrefiihrende
Narrative. Wiederum ist es der Urteilsrealismus, der hier den Blick verstellt. Man hat dann die
Vorstellung, dass man in der Vergangenheit Narrativen wie jenem vom moralischen Fortschritt
in Richtung auf eine bessere Welt aufgesessen ist, aber dass man jetzt aufgewacht ist und dass
es nun darauf ankommt, den Tatsachen ins Auge zu sehen. Denn die Wirklichkeit, das sind die
Tatsachen, und Realist ist, wer sich an die Tatsachen hilt. Das ist die neue und im Grunde alte
Form der Realitdtsblindheit, die nicht sieht, dass Tatsachenurteile ihre Verifikation in der
Lebenswelt haben, die narrativ zur Sprache kommt. Daher geht es beim Thema Realismus recht
begriffen um die Frage, welchen Narrativen man Vertrauen schenken kann. Das, was sie

artikulieren, das ist Realitét.

Dieser Zusammenhang von Realismus und Vertrauen gibt der politischen Vernunft einerseits
den Kompass vor, ndmlich politische Narrative darauthin zu priifen, ob sie vertrauenswiirdig
sind. Aber er ist auch eine Quelle der Gefdhrdung der politischen Vernunft. Denn das
menschliche Leben ist auf Vertrauen angewiesen. Daher gibt es ein tiefes Bediirfnis, vertrauen
zu konnen. Das kann in unsicheren Zeiten dazu fiihren, dass man nach dem rettenden Strohhalm
sucht in Gestalt von Narrativen, an denen sich das Vertrauen festmachen kann, und darin liegt
eine groBBe Gefahr der Verirrung. Man mochte Dinge in einer bestimmten Weise sehen, weil
dies in einer chaotischen Welt das Gefiihl gibt, endlich durchzublicken und zu wissen, womit
man es in dem, was geschieht, zu tun hat. Und man mdchte andere Dinge nicht sehen, weil sie
nicht in die Narrative passen, an die man sich hélt, und somit das Vertrauen zerstéren wiirden,

an das man sich klammert.

Vom Vertrauen war in der heutigen Vorlesung bereits an fritherer Stelle die Rede, ndmlich im
Blick auf die Tugenden. Ich sprach von einer Doppelung im Erleben: In dem, was wir
sinnenfallig erleben, erleben wir noch etwas anderes, den Sinnen Entzogenes, das uns auf das,

was wir erleben, eingestellt macht, und woran sich Vertrauen festmacht. Dem entspricht eine

8 Die Friedensdenkschrift der EKD 2025. Gerechten Frieden schaffen in unruhigen Zeiten,
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift-2025-91393.htm


https://www.ekd.de/friedensdenkschrift-2025-91393.htm

21

Schichtung bei der narrativen Artikulation der Wirklichkeit. Narrative konnen sich auf das
beziehen, was wir sinnenfillig erleben; und sie kdnnen sich auf das beziehen, was darin den
Sinnen entzogen mitprdsent ist und miterlebt wird. Von der letzteren Art sind
Geschichtsnarrative. Was in der Welt geschieht, das wird in derartige umfassende Narrative
eingeordnet und damit verstehbar. Spitestens seit dem Uberfall Russlands auf die Ukraine ist
fiir viele Menschen das Geschichtsnarrativ, auf das sie bis dahin ihr Vertrauen gesetzt haben,
zusammengebrochen. Es erzihlte die Geschichte seit 1945 als eine Entwicklung hin zu Frieden
und Sicherheit zumindest fiir Mitteleuropa dank einer internationalen Ordnung, in der ein Netz
von vertraglichen Beziehungen die Kooperation zwischen den Staaten fordert, bewaffnete
Konflikte dank der Autoritit internationaler Institutionen vermieden oder doch zumindest so
eingeddmmt werden konnen, dass daraus keine grofBeren Katastrophen entstehen und in der die
demokratischen Staaten im militdrischen Biindnis der Nato einander in Solidaritit verbunden
sind. Dass die europdischen Staaten in einen Krieg verwickelt werden kdnnten, war in diesem
Narrativ nicht vorgesehen. Mit dem Zusammenbruch dieses Narrativs ist es zur offenen Frage
geworden, welche Narrative an seine Stelle treten konnen, damit sich das Vertrauen an ihnen
ausrichten kann. Es miissten Narrative sein, die das, was wir gegenwértig erleben, filir uns
verstehbar machen. Es ist diese Frage, um die es beim Thema Realismus geht. Ich will dies zum

Schluss der heutigen Vorlesung an einer aktuellen Debatte illustrieren.

Realismus in unsicheren Zeiten’
Am 9. Mirz 2025 war im Schweizer Fernsehen in der Sendung ,,Sternstunde Philosophie® ein
Interview mit der Schriftstellerin Julie Zeh zu sehen. Es war zu einer Zeit aufgenommen
worden, als sich die weltpolitischen Ereignisse iiberschlugen und viel auf einmal
zusammenkam: die fiir viele Beobachter schockierende Rede von US-Vizeprisident Vance auf
der Miinchner Sicherheitskonferenz, die Ankiindigung des Riickzugs der USA von ihren Nato-
Verpflichtungen, die Einstellung der militdrischen Unterstiitzung der USA fiir die Ukraine, die
Annédherung von Trump und Putin im Blick auf die Beendigung des Ukraine-Kriegs und der

Eklat zwischen Trump und Selenski vor laufender Kamera im Oval Office des Wei3en Hauses.

Die Interviewerin Barbara Bleisch wollte von Julie Zeh wissen, wie es ihr mit dieser Flut von
beunruhigenden Nachrichten gehe. Julie Zeh antwortete darauf sinngemal, dass sie das alles
wenig liberrasche. Superméchte wiirden nun einmal ihre eigenen Machtinteressen verfolgen.

Auch Russland tue in der Ukraine nichts anderes. Sie halte nichts davon, sich {iber diese Dinge

9 Der folgende Text wurde bereits im Marz 2025 geschrieben.



22

moralisch aufzuregen, weil dies den Blick auf die Realititen verstelle und daher zu keinen
politischen Losungen fiihre. Als die Interviewerin darauf bestand, dass Russlands Angriff auf
die Ukraine doch ein massiver Bruch des Volkerrechts gewesen sei, war die Antwort
sinngemal}: Na und? Was trigt diese Feststellung zur Beendigung des Krieges bei? Ist das
Insistieren auf Rechtsstandpunkten nicht eher ein Hindernis bei der Suche nach einer

realistischen Strategie fiir die Erreichung dieses Ziels?

In dem Interview prallten zwei Vorstellungen beziiglich der internationalen Beziehungen
aufeinander: auf der einen Seite die Vorstellung von einer globalen Ordnung, die auf
internationale Institutionen in Gestalt von volkerrechtlichen Regeln und von Organisationen fiir
deren Ingeltungsetzung und Durchsetzung gegriindet ist; auf der anderen Seite die Vorstellung
globaler Machtverhéltnisse, die durch wenige Supermichte bestimmt werden, welche nur ihren
eigenen Interessen verpflichtet sind. Geht es nach der ersten Vorstellung, dann ist der Uberfall
Russlands auf die Ukraine ein Bruch des Volkerrechts, dessen Wahrung es erfordert, Sanktionen
zu verhidngen und Widerstand zu leisten, damit Russland hieraus keinen Vorteil ziehen kann.
Denn andernfalls droht die Gefahr, dass das Beispiel Schule macht und die regelbasierte

Ordnung insgesamt ins Rutschen gerét.

Doch was ist, wenn die dieser Vorstellung zugrunde liegende Annahme, Superméichte lieSen
sich bei der Verfolgung ihrer Interessen Beschrinkungen durch internationale Institutionen
auferlegen, irrig ist? Sprechen nicht auch die Volkerrechtsbriiche seitens der USA dafiir, dass
Supermichte sich nur so lange an die regelbasierte Ordnung halten, wie es ihren Interessen
dienlich ist? Wenn dies so ist, dann wird in der Ukraine fiir die Idee einer globalen Ordnung
gekdmpft, deren Realisierung illusiondr ist. Muss man nicht vollends zu diesem Urteil gelangen,
wenn man die Neuausrichtung der amerikanischen Auflenpolitik unter Trump in Rechnung
stellt? Zeigten sich die USA bislang mit ithrer Unterstiitzung der Ukraine als entschiedener
Verfechter dieser Idee, so bieten sie nun in aller Offenheit das Bild einer Supermacht, die in
Verfolgung ihrer Interessen sich um internationale Institutionen wenig schert. Der
Volkerrechtsbruch, den Russland mit dem Uberfall auf die Ukraine beging, stellt kein Hindernis
mehr dar, um sich mit Russland zu arrangieren. Ganz im Gegenteil {ibernimmt die US-
Regierung das russische Narrativ beziiglich des Ausbruchs des Kriegs, um die Anndherung an
Russland politisch zu rechtfertigen. Fiir diejenigen, die bislang ihr Vertrauen und ihre Hoffnung
auf eine regelbasierte globale Ordnung gesetzt haben, ist diese Entwicklung deprimierend. In

dem Interview kommt dies in den Fragen und AuBerungen der Interviewerin zum Ausdruck.



23

Demgegeniiber ist Julie Zeh die Realistin, die sich keinen Illusionen dariiber hingibt, wie es in
der Welt tatsdchlich zugeht. Superméchte agieren nun einmal so. Die Welt wird durch Interessen
bestimmt, nicht durch Moral. Ein Frieden im Krieg zwischen Russland und der Ukraine ist
daher nur méglich, wenn den Interessen Russlands hinreichend Rechnung getragen wird, ob
dies der Ukraine und ihren verbliebenen Unterstiitzern in Europa gefillt oder nicht. Hiervor die
Augen zu verschlieBen, bedeutet lediglich, den Krieg zu verldngern und sinnlos Menschenleben

zu opfern.

In diesen Zeiten geben die Realisten den Ton an. Angesichts des Zusammenbruchs bisheriger
Gewissheiten scheint ihr Realismus iiber alle Zweifel erhaben zu sein. Doch ist er das wirklich?
Woher wissen sie, dass Supermaéchte sich so verhalten, wie sie glauben, dass sie sich verhalten?
Wenn sie das Verhalten Russlands im Krieg gegen die Ukraine damit erkldren, dass Russland
eine Supermacht ist und Supermichte sich so verhalten, dann nehmen sie solches Wissen fiir

sich in Anspruch. Woher haben sie es?

Es gibt in der Tat eine wissenschaftliche Theorie, auf die sie sich berufen konnen, namlich den
sogenannten Neorealismus. Er ist eine Richtung innerhalb der politikwissenschaftlichen
Theorie der Internationalen Beziehungen. Als sein Begriinder gilt Kenneth Waltz. Im Blick auf
die Beurteilung des Ukrainekriegs ist heute John Mearsheimer der prominenteste Vertreter. Der
Grundgedanke von Waltz ist, dass das internationale System durch Anarchie gekennzeichnet ist
und dass dadurch jeder Staat gezwungen ist, um sein eigenes Uberleben zu kimpfen. Staaten
werden dabei als rationale Akteure gedacht. Das Mittel, um das eigene Uberleben zu sichern,
ist Macht, und so strebt jeder Staat nach so viel Macht, wie er fiir seine eigene Sicherheit
braucht, bis — im giinstigen Fall - eine Machtbalance zwischen Staaten oder Staatenverbiinden
erreicht ist, womit die Gefahr eines kriegerischen Konflikts gebannt ist. Als beispielhaft hierfiir
gilt die Machtbalance zwischen Nato und Warschauer Pakt zur Zeit des Kalten Kriegs. Gemal

dieser Auffassung von Waltz sind Staaten in ihrem Machtstreben defensiv orientiert.

Demgegeniiber vertritt Mearsheimer einen ,,offensiven Neorealismus®. Danach streben Staaten
aus Unsicherheit iiber das Verhalten der anderen so lange nach Macht, bis sie eine Hegemonie
in ihrem regionalen Umfeld erreicht haben. Diese regionale Hegemonie sei im Falle Russlands
durch die Politik des Westens zuriickgedrangt und in Frage gestellt worden, und zwar mit der

Ausdehnung von Nato und EU bis an die Grenzen Russlands nach dem Zusammenbruch des



24

Warschauer Pakts, mit der Westorientierung der Ukraine und mit den Avancen des Westens in
Richtung Kiew, in absehbarer Zukunft der Nato und der EU beitreten zu konnen. Insofern trage
der Westen eine wesentliche Verantwortung fiir den Ausbruch des Ukrainekriegs, in dem
Russland lediglich seine eigenen Sicherheitsinteressen verteidige und eine regionale

Hegemonie zu seinem eigenen Schutz herzustellen suche.

Auf den ersten Blick scheint dies eine einleuchtende Erkldrung flir Russlands Verhalten in
Bezug auf die Ukraine zu sein. Doch ist sie das tatsdchlich? Was, wenn das eigentliche Ziel
Putins ein ganz anderes ist, nimlich die Wiederherstellung Russlands in den Grenzen des
Zarenreiches und die Einheit der russischen Welt (russkij mir) unter Einschluss der Ukraine?
Seine geschichtsrevisionistische Sicht der Dinge hat Putin offen dargelegt. In ganz Russland
werden gegenwirtig die Geschichtsbiicher umgeschrieben. Sollte diese Sicht der Grund fiir den
Angriffskrieg Russlands gegen die Ukraine sein, dann geht nicht nur Mearsheimers
Schuldzuweisung in Richtung Westen fehl, was den Ausbruch des Krieges betrifft, sondern
auch die Meinung, der Krieg lieBe sich dadurch beenden, dass man Russlands
Sicherheitsinteressen ausreichend berticksichtigt, etwa durch einen neutralen Status einer

demokratischen Ukraine. Denn damit wiirde Putin sich dann nicht zufriedengeben.

Die Frage nach der Plausibilitdit des Neorealismus bei der Erkldrung realer politischer
Ereignisse filhrt zu dem methodischen Grundproblem dieser Theorie. Sie besteht in einem
gedanklichen Modell, das Staaten auf ihr Sicherheitsinteresse in einer chaotischen Welt
reduziert, und sie beansprucht, aus diesem einen und einzigen Motiv das reale Verhalten
konkreter Staaten erkldren und prognostizieren zu konnen. Abstrahiert wird dabei von allem,
was Staaten sonst noch ausmacht: von der Kultur, der sie zugehdren, ob sie Demokratien oder
Autokratien sind, welche innenpolitischen Verhéltnisse in ithnen herrschen, welche Ideologien
das Denken und Handeln ihrer politischen Eliten bestimmen usw. Dass das Handeln eines
Staates durch eine geschichtsrevisionistische Ideologie bestimmt sein kann, ist daher in dieser

Theorie nicht vorgesehen.

Bei Kenneth Waltz, dessen Denken durch neoklassische Ansitze in der Okonomie beeinflusst
ist, ist diese Abstraktion methodisch gewollt. Sein Ideal ist eine schlanke Theorie mit wenigen
Grundannahmen und einer mdglichst groBen Reichweite in ihrem Erklirungsanspruch. Ahnlich
wie in der wirtschaftswissenschaftlichen Debatte tiber die Erkldrungskraft neoklassischer

Ansitze ist es diese methodische Abstraktion, an der sich auch die politikwissenschaftliche



25

Kritik entziindet. Mag sich im theoretischen Modell einsichtig machen lassen, dass Staaten, die
in einem chaotischen Umfeld iiberleben wollen, nach Macht streben: Das erklért nicht, warum
unter realen Bedingungen ein konkreter Staat nach Macht strebt. Denn dabei konnten auch noch
andere Motive im Spiel sein als das bloBe Uberlebensinteresse. Ebenso wenig lassen sich aus
dem modelltheoretischen Befund Prognosen ableiten, wie ein konkreter Staat sich unter realen
Bedingungen verhalten wird. Denn auch hier koénnen in der Realitit andere Faktoren
hinzukommen, die das Verhalten in eine andere Richtung lenken. Kurzum: Mit theoretischen
Modellen lassen sich reale Vorgénge weder erkldren noch prognostizieren, da die Realitit
komplexer ist als derartige gedankliche Idealisierungen. Der Neorealismus taugt daher weder
als Erkldrung noch als Prognose in Bezug auf das Verhalten von real existierenden Staaten wie

dem heutigen Russland unter Putin oder der heutigen USA unter Trump.

Gleichwohl ist er nicht ohne Erkenntniswert. Die Annahme, dass Staaten in einer chaotischen
Welt ein Interesse haben zu iiberleben und dass sie, um ihr Uberleben zu sichern, nach Macht
oder nach regionaler Hegemonie streben, ist ja nicht unplausibel. Auch wenn sich aus dieser
Annahme nicht die Erkldrung fiir das Verhalten von Staaten unter realen Bedingungen ableiten
lasst, so liefert sie doch eine mdgliche Erkldrung. Dasselbe gilt fiir ihre prognostische
Aussagekraft. Die Grundannahme des Neorealismus hat daher einen heuristischen Wert fiir die
politische Klugheit, ndmlich im Hinblick darauf, womit unter realen Bedingungen in Bezug auf
das Verhalten von Staaten gerechnet werden muss, mit welchem treibenden Motiv
(Uberlebensinteresse) und mit welchen Zielsetzungen (Macht, Hegemonie). Welches Motiv
und welche Zielsetzung das Verhalten eines Staates im konkreten Fall bestimmt, bedarf dann
allerdings einer eigenen Priifung und kann nicht aus der Theorie abgeleitet werden. Doch allein
schon das Rechnen mit der Moglichkeit kann vorsichtig machen in der Wahl der politischen
Optionen. So ist im Riickblick die Frage berechtigt, ob der Westen nach dem Zusammenbruch
der Sowjetunion nicht gut beraten gewesen wire, aufgrund derartiger Klugheitserwagungen
eine Sicherheitsarchitektur fiir Europa anzustreben, in die Russland einbezogen ist. Ob sich dies
hitte realisieren lassen oder ob es am Geschichtsrevisionismus Putins gescheitert wire, steht

freilich dahin.

Als Fazit bleibt festzuhalten, dass politikwissenschaftliche Theorien, die generelle Aussagen
iiber das Verhalten von Staaten machen und beanspruchen, dass sich damit das reale Verhalten
konkreter Staaten erkldren und prognostizieren lasse, mehr behaupten, als sich wissenschaftlich

vertreten ldsst. Die Folge konnen krasse Fehleinschitzungen in Bezug auf das tatsdchliche



26

Verhalten von Staaten sein. Skepsis ist daher auch angebracht, wenn aus einer solchen Theorie
abgeleitet wird, dass die Idee einer regelbasierten globalen Ordnung von vorneherein zum
Scheitern verurteilt ist. Mag auch der Glaube an diese Idee gegenwiértig seine Plausibilitdt
verlieren, so sollte man doch nicht in dem Fehler verfallen, ihn durch einen anderen Glauben
zu ersetzen, dem zufolge alle Bemiihungen in diese Richtung sinnlos sind, da Staaten doch nur

riicksichtslos ihre eigenen Interessen verfolgen.

Dies fiihrt am Ende zum eigentlichen Problem in dieser ganzen Sache, ndmlich dem Bediirfnis
zu glauben. Es sind unsichere Zeiten. Nicht nur ist unsicher, wie die Zukunft aussehen wird.
Die Realitit insgesamt als Inbegriff dessen, was Erwartungssicherheit ermoglicht, ist unsicher
geworden. Man weil3 nicht mehr, womit man es in dem, was geschieht, zu tun hat und worauf
man sich dementsprechend einstellen muss. Die Narrative, auf die man bisher vertraut hat —
etwa iiber den Zusammenhalt und die Solidaritit des demokratischen Westens —, werden durch
die tdglichen Nachrichten Liigen gestraft. So hilt man Ausschau nach neuen Narrativen, die
das, was geschieht, besser zu integrieren und zu erkliren vermogen. Was konnte ihre
Vertrauenswiirdigkeit besser garantieren als die Autoritdt der Wissenschaft? Es liegt daher nur
zu nahe, die Theorie des Neorealismus fiir bare Miinze zu nehmen und den Geschichtsverlauf
als ein Narrativ zu konstruieren, das davon handelt, wie Staaten ihr Uberleben durch das Streben
nach Macht und Hegemonie sichern. Das ermoglicht Orientierung im Blick auf die Gegenwart,
weil Russlands Uberfall auf die Ukraine sich problemlos in dieses Narrativ integrieren und mit
ihm erkldren ldsst. Dasselbe gilt fiir die Politik der USA unter Trump. Jetzt weil man, womit
man es in dem, was geschieht, zu tun hat und auf welche Realitit man sich einzustellen hat.

Man ist Realist geworden. Jedenfalls glaubt man das.

Es kennzeichnet die Moderne, dass sie nach dem Wegbrechen der religidsen
Vertrauensfundamente Vertrauen auf Wissen zu griinden sucht. Die Wissenschaft kommt
dadurch in die Rolle, Geschichtsnarrative, auf die Menschen ihr Vertrauen setzen,
wissenschaftlich zu beglaubigen.!” Das war beim marxistischen Geschichtsnarrativ so, dessen
wissenschaftliche Beglaubigung aus der Marxschen politdkonomischen Theorie abgeleitet
wurde. Und das ist beim realistischen Geschichtsnarrativ nicht anders, dessen wissenschaftliche
Beglaubigung aus der politikwissenschaftlichen Theorie des Neorealismus abgeleitet wird.

Doch ldsst sich die Geschichte nicht auf Gesetze zuriickfiihren, die ihren Verlauf von innen her

% Johannes Fischer, Vertrauen. Uberlegungen zu einem aktuellen thema,
https://profjohannesfischer.de/wp-content/uploads/2025/03/Vertrauen.pdf


https://profjohannesfischer.de/wp-content/uploads/2025/03/Vertrauen.pdf

27

bestimmen, so dass man nur diese Gesetze wissenschaftlich erheben muss, um zu wissen, womit
man es in dem, was geschieht zu tun hat. Realismus, der sich auf den Glauben an solche
GesetzmaiBigkeiten griindet, ist kein Realismus, sondern Verblendung. Wirklicher Realismus,
der diesen Namen verdient, zeichnet sich durch Skepsis aus gegeniiber allen Theorien und

Narrativen, die letzte Gewissheit verhei3en in Bezug auf den Verlauf der Geschichte.



